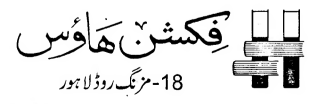


## ڈ اکٹر میارک علی



فون: 7249218-7237430

E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

## جمله حقوق محفوظ ہیں

ب : تاريخ اور تحقيق

مصنف : ڈاکٹر مبارک علی پبلشرز : فکشن ہاؤس

18- مزنگ روؤ ، لا ہور

نون:7249218-7237430

اہتمام : نظہوراحمدخال

كمپوزنگ : فكشن كمپوزنگ ايند گرافكس، لا مور

برنترز : حاجی حنیف پرنترز، لا مور

سرورق : عباس

پېلاايديش : 2002ء

دوسراايديش : 2005ء

قيت : -/180روپي

انتساب

پروفیسر ظفر علی خال کے نام

# فهرست

.

| 7          |         | بيش لفظ                                 |
|------------|---------|-----------------------------------------|
| 9          | •       | ا- مغل ریاست کی تشکیل                   |
| 22         |         | 2- اکبر اور مغل ریاست                   |
| 33         |         | 3- ہندوستانی معاشرہ اور نظریات کا تصادم |
| 46         |         | 4- مغل زوال                             |
| <b>5</b> 7 |         | 5- بیجابور کے صوفی                      |
| 64         | •       | 6- بنگال میں اسلام                      |
| 72         |         | 7- تر کوں کی فتح ہندوستان               |
| 76         | •       | 8-                                      |
| 83         |         | 9- تسمینی اور ہندوستان کی حکومت         |
| 89         |         | 10- ایسٹ انڈیا نمپنی                    |
| 95         |         | ۱۱- صاحب اور منثی                       |
| 100        |         | 12-    معلومات اور اميائر               |
| . 110      | <i></i> | 13- پنجاب: سکھوں اور انگریزوں کی حکومت  |
| 118        |         | 14- برطانوی مورخ اور سکھ تاریخ نویسی    |

| 126 | هندوستانی تاجر اور یوربی و ایشیائی تجارت      | -15 |
|-----|-----------------------------------------------|-----|
| 133 | شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے خانہ بدوش تاجر | -16 |
| 144 | ہندوستانی قوم پرستی کیا ہے؟                   | -17 |
| 152 | اسلام اور بادشاهت                             | -18 |
| 160 | عباسى خلفاء اور تاريخ كانيا نقطه نظر          | -19 |
| 168 | مشرق اور مغرب                                 | -20 |
| 179 | ابتدائی عیسائیت                               | -21 |
| 191 | کیتھولک چرچ اور اصلاح ندہب                    | -22 |
| 197 | یورپی کمانیوں کا ہیرو اور اس کی تشکیل         | -23 |
| 204 | کولونیل ازم                                   | -24 |
| 214 | نبلی جنگ عظیم اور بورپی معاشرہ                |     |
| 224 | سلک اور ندبب                                  | -26 |
| 234 | غصه اور تاریخ                                 | -27 |
| 240 | پھولوں کا کلچر                                | -28 |
| 250 | حب الوطني                                     | -29 |
| 258 | ہندو ساج میں عورت                             | -30 |
| 266 | قديم مصرى عورت                                | -31 |
| 273 | قديم يونانى عورت                              | -32 |

### يبش لفظ

فرانسیسی مورخ مارک بلوخ نے کہا تھا کہ تاریخ عمر رسیدہ ہو رہی ہے'کونکہ اس میں دیومالائی قصوں' کہانیوں اور مبالغہ آمیز روایات کی بھرمار ہو گئی ہے۔ اس صورت حال میں کیا مورخوں کے لیے یہ ممکن ہوگا کہ وہ اس ملبہ سے تاریخی حقائق کو چھان مین کرکے نکال سکے اور انہیں صبح تناظر میں پیش کر سکے۔ اس کو بدنظر رکھتے ہوئے بلوخ نے آتالز مکتبہ فکر کی بنیاد ڈالی تھی کہ جس کے مورخوں نے تاریخ کو اس کے دوال پذیر ہونے سے بچالیا۔ انہوں نے تاریخ کے موضوعات کو وسعت وے دی۔ اور مائھ میں دوسرے ساجی اور نیچل علوم میں جو تحقیقات ہو رہیں تھیں ان سے اس کا رشتہ جوڑ ویا۔ اس کے متجہ میں تاریخ ایک نئے جذبہ اور جوش کے ساتھ ابحر کر آئی رشتہ جوڑ ویا۔ اس کے متجہ میں تاریخ ایک نئے جذبہ اور جوش کے ساتھ ابحر کر آئی رشتہ جوڑ ویا۔ اس نے برطانوی مورخ پلمب (Plumb) کا یہ نقطہ نظر غلط فابت کر دیا کہ تاریخ زراعتی معاشروں میں تو اہم کردار ادا کرتی ہے' مگر صنعتی معاشروں کی تیز رفاری میں زراعتی معاشروں کی تیز رفاری میں وہ ان کا ساتھ نہیں دے سکتی ہے اور اپنی افادیت کھو بیٹھی ہے۔

اس کتاب میں تاریخ میں ہونے والی تحقیق کو موضوع بنا کر ان کتابوں پر تبصرہ کیا ہے کہ جنہوں نے تاریخ کے مختلف پہلوؤں میں نئی فکر دی ہے۔ یہ مضامین سے ماہی "تاریخ" میں شائع ہو تھے ہیں۔ اب انہیں کتابی شکل میں پیش کیا جا رہا ہے۔

ڈاکٹر مبارک علی

جنوري 2002ء

لابور

## مغل ریاست کی تشکیل

مغلول کی تاریخ نہ صرف ہندوستانی مورخوں بلکہ یورپی مورخوں اور محقوں کے لیے بھی ایک اہم موضوع ہے کہ جس کو مخلف نقطہائے نظرے دیکھا جا رہا ہے۔ نو آبدیاتی دور میں ہندوستان کے قوم پرست مورخوں نے مغل تاریخ کا اس لیے انتخاب کیا کیونکہ اس میں قومی کی جتی ہم آہنگی' اور باہمی تعلق ملتا ہے۔ مسلمان اور ہندو دونوں معاشرے ایک خاندان' نظام' اور سیای اداروں کے تحت باہم مل جل کر رہتے رہے۔ اس وجہ سے مغل دور حکومت ہندوستان کی تاریخ کا ایک اہم عمد رہا ہے کہ جس میں ندہی بنیادوں پر رعایا میں فرق و دوری ختم ہو گئی تھی۔ ہندوستان کی تاریخ کا ایک جدوجمد کے لیے کہ جس میں نظر فرقہ واریت کو روکنے اور نو آبادیات کے خلاف جدوجمد کے لیے انتمائی موثر تھا۔

مغل تاریخ نویی میں دو سرا اہم موڑ فرقہ واریت کا ہے۔ اس میں خاص طور سے دو شخصیتیں اہم بن کر ابھریں۔ ایک اکبر کی جو غد ہمی رواداری کا پیرو کار تھا اور دو سری شخصیت اورنگ ذیب کی کہ جس کی غربی پالیسی نے اتحاد میں دراڑیں ڈالیں۔ للذا فرقہ وارانہ نقطہ نظر سے مسلمان انتا پند اکبر کو مورد الزام تھراتے ہیں کہ جس نے برصغیر میں مسلمان برادری کو کمرور کیا اور مخل زوال کا باعث ہوا۔ ہندو انتا پند اورنگ زیب اور اس کی غد ہی تنگ نظری کو مخل زوال کا سبب بتاتے ہیں۔

1947ء کے بعد سے ہندوستان میں تاریخ نویم میں انقلابی تبدیلیاں آئیں، یعنی تاریخ کو وسیع تناظر میں دیکھا گیا۔ اس میں مغلوں کے انتظامی امور' معاشرے کے مختلف طبقوں کا کردار' اور خاص طور سے علاقائی تاریخیں اور ان کے اثرات کا جائزہ لیا

ای دوران یورپ میں مشرق کے بارے میں نے نے نظریات پیدا ہوئے۔ ان میں مشرقی مطلق العنانیت کا نظریہ بڑا مقبول ہوا۔ جے وٹ فوگل کی کتاب (Oriental Despotism) نے بڑی تقویت دی۔ اس میں بادشاہ کمل اختیارات کا مالک ہے اور رعایا اس کی تابع اور وفاوار۔ اس مطلق العنانیت کی وجہ سے عوام کا کردار نہیں ابھرتا اور وہ تاریخ میں خاموش تماشائی رہتے ہیں۔ دو سرا نظریہ یہ تھا کہ مشرق میں یوروکرلی انتمائی باافتیار رہی ہے۔ اس نے ریاست کے ذرائع پر کنٹرول کر کے لوگوں کو اپنے تسلط میں رکھا ہے۔ تیسرا نقطہ نظریہ تھا کہ جس طرح یورپ میں بارود کے واپ اپنے اور توپ خانہ کے استعال کے بعد باوشاہ کی طاقت فیوؤل لارڈز کے مقابلہ میں طاقت ور ہوئی' کیونکہ اب بادشاہ کے پاس توپ خانہ کا موثر ہتھیار تھا کہ جس نے فیوؤل لارڈز کے مقابلہ میں لارڈز کے قلعوں کو مسار کر کے ان کی طاقت ختم کر دی۔ اس طرح سے مشرق میں لارڈز کے قلعوں کو مسار کر کے ان کی طاقت ختم کر دی۔ اس طرح سے مشرق میں دی اور چھوٹے حکمران کو فلست دے کر انہیں اپنا مطبع بنایا۔

ہندوستان میں مخل ریاست کی مکمل تھکیل اگر کے عہد میں ہوئی اکبر کے ابتداء میں مخصیت اور اس کے ارتقاء کا مطالعہ کرتے ہوئے معلوم ہو تا ہے کہ اکبر نے ابتداء میں سلطنت کی تھکیل کا کوئی باقاعدہ منصوبہ تیار نہیں کیا تھا بلکہ جیسے جیسے اسے تجربات ہوتے چلے گئے اسی طرح سے ریاست کے اداروں کی بنیاد پڑتی چلی گئے۔ اکبر اور اس کے عہد پر ہندوستان اور غیر مکمی مورخوں نے بہت لکھا ہے۔ اس سلسلہ کی ایک کڑی وگئی اسٹرئیو سینڈ (Douglus E. Streusand) کی کتاب "مغل سلطنت کی تشکیل ہے" (Formation of the Mughal Empire (1999) اس میں اس نے مطلق العنانیت بیورو کریے اور بارود یا توپ خانہ کی تیوں تھیوریوں کے پس منظر میں اگر کے عہد اور مغل ریاست کی تھکیل کا مطالعہ کیا ہے۔

كيا مغل بادشاه مطلق العنان تها؟ اس سوال كاجواب بادشابت كے تين ماؤلز ميں ماتا

ہے۔ ایرانی متلولی اور ہندوستانی۔ ایرانی نظریہ بادشاہت کہ جس میں بادشاہ کی ذات میں اللی نور داخل ہو کر اسے دو سری مخلوق سے بلند و برتر کر دیتا ہے۔ یہ نظریہ عبای ظفاء کے عمد میں اسلامی سیاست کا ایک حصہ ہو گیا تھا۔ بعد میں دو سرے مسلمان عکرانوں نے بھی اس کو اختیار کر کے اپنے اختیارات کو وسیع کیا۔ دو سری روایت چنگیز خال کے عروج اور متکولوں کی فتوحات کے بعد اسلامی ریاست میں آئی۔ اس میں بھی متکول خال اور عکراں اپنی اللی قوت کی وجہ سے متاز اور افضل تھا۔ یہی تصور ہندوستانی نظریہ بادشاہ سے برتر ہو جاتی تھی۔ یہی وجہ تھی کہ بادشاہ سے برتر ہو جاتی تھی۔ یہی وجہ تھی کہ بادشاہ سے بنا جرم تھا اور باغی بادشاہ کا مجرم ہو تا تھا ریاست یا حکومت کا بغاوت کرنا سب سے بڑا جرم تھا اور باغی بادشاہ کا مجرم ہو تا تھا ریاست یا حکومت کا بنیں اس وجہ سے یہ حق بادشاہ کو تھا کہ وہ باغی کو کیا سزا دے!

اکبر نے جب مخل بادشاہت کے نظریہ کو تشکیل دی تو اس نے اس میں ایرانی منگولی اور ہندوستانی شیوں کو آپس میں ملا دیا کین ساتھ ہی میں اس نے ان میں شدیلیاں بھی کیں۔ مثلاً منگولوں اور تیموریوں میں یہ روایت تھی کہ بادشاہ کے مرنے کے بعد اس کی سلطنت اس کے لڑکوں میں تقسیم ہو جاتی تھی۔ ہندوستان میں ہمایوں نے بھی اس روایت پر عمل کرتے ہوئے سلطنت کو بھائیوں میں تقسیم کر دیا تھا۔ اس نقسیم کی وجہ سے اقدار اعلیٰ ایک کے بجائے اجماعی طور پر خاندان میں رہتا تھا۔ اکبر نے اس روایت کو ختم کر کے اقدار اعلیٰ کو صرف اپنی ذات سے مسلک کر دیا۔ دوئم اکبر نے علماء کے اقدار کو ختم کرتے ہوئے خود کو مجمتد کا درجہ دے دیا جس کے بعد کا اکبر نے علماء کے اقدار کو ختم کرتے ہوئے خود کو مجمتد کا درجہ دے دیا جس کے بند کر ایک مقام رکھتے تمام رعایا کا بادشاہ کہا کہ جس کی نظر میں ہندو و مسلمان دونوں برابر کا مقام رکھتے تھے۔ مغل بادشاہ ان کے لیے باپ کا درجہ رکھتا تھا۔ میکس ویبر (M. Weber) اسے شے۔ مغل بادشاہ ان کے لیے باپ کا درجہ رکھتا تھا۔ میکس ویبر (M. Weber) اسے پررانہ نظام بادشاہ ت کہتا ہے اس نظام میں بادشاہ اپنی رعایا اور سلطنت کو اس طور کو بعد میں پررانہ نظام بل رکھتا ہے جسے کہ باپ خاندان کو۔ (حکومت کے اس تصور کو بعد میں اپر کنٹرول میں رکھتا ہے جسے کہ باپ خاندان کو۔ (حکومت کے اس تصور کو بعد میں اپر کنٹرول میں رکھتا ہے جسے کہ باپ خاندان کو۔ (حکومت کے اس تصور کو بعد میں اپر کنٹرول میں رکھتا ہے جسے کہ باپ خاندان کو۔ (حکومت کے اس تصور کو بعد میں

انگریزوں نے "مائی باپ" کا نام دے کر رعایا کو کنٹرول میں رکھا)۔

نظام بادشاہت کا یہ ادارہ اکبر کے دور میں آہت آہت ارتقاء پذیر ہوا۔ بابر اور ہماریوں کے عمد تک بادشاہت کا ادارہ کوئی اللی نوعیت کا نہ تھا۔ اس دقت تک اس کی حیثیت ایک سردار اور راہنما کی تھی چنتائی امراء بابر کو یا تو اپنے برابر کا سجھتے تھے' یا اپنے سے ذرا بڑا۔ وہ اپی خود مختاری اور آزادی کو برقرار رکھتے تھے۔ مثلاً جب ہماریوں جلا وطن ہوا' اور راجتھان سے امر کوٹ کی جانب جا رہا تھا' تو اسے ایک گھوڑے کی ضرورت ہوئی جس کے لیے اس نے اپنے امیر تردی بیگ سے درخواست کی کہ وہ ضرورت ہوئی جس کے لیے اس نے گھوڑا دینے سے صاف انکار کر دیا۔

تیموری خاندان سے امراء کی وفاداری آہستہ آہستہ ابھری۔ اس میں اکبر کے دور کی فتوحات' دربار کی رسومات' باوشاہ کی جانب سے دیئے گئے تھے' مراعات' ان کے عمدوں اور مراتب کا تحفظ شامل تھا جس کی وجہ سے ان کی وفاداری مضبوط ہوتی چلی گئے۔

دربار کی رسومات کہ جن میں سجدہ' تسلیم' کورنش' اور قدم ہوی وغیرہ شامل سخیں' ان کی وجہ سے امراء اور درباریوں میں بادشاہ کی عظمت اور دبدبہ بیشتا گیا۔
بادشاہت کے اس نظریہ کی ابتداء میں چفتائی امراء نے مخالفت کی کیونکہ اول تو تیموری فاندان سے ان کے روابط فاندانی شے' دو سرے انہوں نے ہندوستان میں حکومت کے حصول میں اس کی مدد کی تھی' تیسرے بیہ خود مختاری کے قائل شے۔ اس لیے جب اکبر نے مرکزی طاقت کو مضبوط کرنا شروع کیا' اور انظام کے معاملات میں ان سے باز پرس شروع کی۔ تو انہوں نے اس کے خلاف کی بغاو تیں کیں۔ لیکن اکبر نے ان بغاوتوں کو کیل دیا۔ لہذا ان کا اثر کم ہوتا چلاگیا اور ان کے مقابلہ میں ارانیوں کا اثر و رسوخ بوھتا چلاگیا۔

اکبر نے اپنے مخالفوں کے ساتھ بھیشہ اس پالیسی پر عمل کیا کہ جنگ سے زیادہ گفت و شنید کے ذریعہ معاملات کو طے کیا جائے۔ اس لیے چنتائی امراء جنہوں نے بغاوتیں کیں' اس نے کوشش کی کہ انہیں معاف کر دیا جائے اور دوبارہ سے انہیں مازمت میں واپس لایا جائے۔

راجپوتوں کے سلسلہ میں بھی اس نے اس پالیسی کو اختیار کیا کہ اگر انہوں نے مزاحمت کی تو اس صورت میں جنگ اور دشمن کی مکمل تاہی' لیکن ہتھیار ڈالنے اور صلح کی صورت میں انہیں یوری یوری مراعات دی گئیں۔

اکبر نے منصب داری کا جو نظام شروع کیا اس کے پس منظر میں بھی اپنے نظریہ بوشاہت اور مرکزی طاقت کو پوری طرح سے باافتیار بنایا تھا۔ اس نظام میں کوشش کی گئی کہ جاگیرداری کو ختم کر دیا جائے اور منصب دار کو جاگیر کے بدلے میں نقد شخواہ دی جائے۔ باکہ اس صورت میں ان کا رابطہ بادشاہ سے ہو۔ لیکن اس میں اسے زیادہ کامیابی نمیں ہوئی' اس کے عمد میں دونوں طرح کے منصب دار رہے' جاگیروالے بھی اور شخواہ بان وقت ملتی تھی کہ جب وہ اور شخواہ بان وقت ملتی تھی کہ جب وہ این ذمہ سواروں کی تعداد کو پیش کرتے تھے۔

اکبر نے منصب داروں یا بیورو کریں کو جس انداز میں کنٹول کرنے کی کوشش کی' اس میں بھی اسے زیادہ کامیابی نہیں ہوئی' مثلاً گھوڑوں کو داغ دینے کی مخالفت منصب داروں کی جانب سے کی گئی' جس کی وجہ سے اس پر بوری طرح سے عمل نہیں ہو سکا۔ بلکہ اس کے ردعمل میں بغادتیں بھی ہوئیں۔ مال غنیمت کو اکبر شاہی خزانہ کا حصہ سجھتا تھا' جب کہ امراء کی کوشش ہوتی تھی کہ اس میں سے زیادہ حصہ خود رکھ لیں۔ لیکن منصب دار کی طاقتور بیورو کریں کی شکل میں نہ ابھر سکے اور باوشاہ کی وفاداری ہی میں انہیں ترقی کرنے' دولت عاصل کرنے' اور ملازمت کا تحفظ نظر آیا۔ اکبر نے اپنے منصب داروں پر اعتاد کیا' خصوصیت سے مقامی ہندوستانی امراء پر جن میں اکبر نے اپنے منصب داروں پر اعتاد کیا' خصوصیت سے مقامی ہندوستانی امراء پر جن میں راجھوت اہم تھے' ان کی وجہ سے اسے وفادار فوجی طبح رہے۔ صفویوں اور عثانیوں کے مقابلہ میں مغل منصب داروں کی انہیت زیادہ تھی۔ انہیں ملازمت کا تحفظ تھا' شبہات مقابلہ میں مغل منصب داروں کی انہیت زیادہ تھی۔ انہیں مازدی تھی کہ یہ اپنی

شاخت قائم رکھیں' جیسے راجیوت یا سادات بار مد نے اپی خود مختاری کو برقرار رکھا۔ مغل منصب دار اپنی شان و شوکت اور جاہ و جلال میں چھوٹے چھوٹے حکمرانوں سے زیادہ تھے۔

اکبر نے جس انداز میں اپنی فوجی طاقت و قوت کو بردھایا وہ بھی اس کی زبردست کامیابی تھی۔ اس نے صفویوں اور عثانیوں کی طرح غلاموں پر بھروسہ نہیں کیا، بلکہ اس کی فوجی طاقت کسائوں کی بھرتی پر تھی۔ ہندوستان میں مسلح کسان فوجیوں کی کی نہ تھی، گاؤں اور دیماتوں، میں فوجی کھیل بڑے مقبول تھے۔ چھوٹے چھوٹے زمیندار بھی اپنی فوجی رکھتے تھے۔ ان کی بیہ فوج اکثر ان کی برادری اور ذات کے ہوتے تھے۔ مغل فوج دروں پر لازم تھا کہ وہ اپنے مرتبہ کے مطابق فوجی رکھیں اور بادشاہ کو جب بھی ضرورت ہو اس کی مدد کریں۔ اکبر کی فوج کا سب سے انہم حصہ گھڑ سواروں کا تھا۔ اس کی فوجی فتوعات کا انہم سبب وہ گھڑ سوار ہی تھے۔ چو نکہ ہندوستان میں گھوڑوں کی برورش نہیں ہو سکتی تھی اس لیے بیہ وسط ایشیا، عرب، اور ایران و افغانستان سے آتے برورش نہیں ہو سکتی تھی اس لیے بیہ وسط ایشیا، عرب، اور ایران و افغانستان سے آتے گھوڑوں کی تعداد کم ہوتی تھی، اس لیے وہ ان کے بجائے ہاتھیوں پر بھروسہ کرتے تھے۔ گھوڑوں کی تعداد کم ہوتی تھی، اس لیے وہ ان کے بجائے ہاتھیوں پر بھروسہ کرتے تھے۔ مغل اپنے گھڑ سواروں، تیر اندازوں، اور توپ خانہ کی وجہ سے ان پر آسانی سے قابو پا لیتے تھے۔

اس لیے دیکھا جائے تو مغل سلطنت نہ تو پوری طرح سے مطلق العنان تھی' نہ ہی اس کی بورو کرلی طاقت ور تھی اور نہ ہی بارود یا توپ خانہ اس کی فقوعات کا سبب تھے۔ اس کے برعکس مغل حکومت کے استحکام کا سبب اکبر کی صلح کل کی پالیسی' امراء کے ساتھ اس کا مشفقانہ سلوک' اور رعایا کے ساتھ پدرانہ بر آؤ تھا۔ اکبر نے مغل ریاست کی بنیاد جن اصولوں پر رکھی ان کی وجہ سے اور نگ زیب تک اس کے جانشین آرام سے حکومت کرتے رہے۔ اکبر کی پالیسی کی وجہ سے آج کے دور میں اکبر کو ہندستان کا قومی بادشاہ شلیم کیا جاتا ہے' اس کے سیکولر طرز حکومت کو آج بھی تعریف ہندوستان کا قومی بادشاہ شلیم کیا جاتا ہے' اس کے سیکولر طرز حکومت کو آج بھی تعریف

(2)

مخل ریاست اور اس کے مخلف پیلوؤں پر ایک اور اہم کتاب مغل ریاست ہے'
(1998) The Mughal State 1526-1750) اس کو مظفر عالم اور نیجے سرا منیم نے مل کر ایڈٹ کیا ہے۔ اس میں مغل ریاست کے بارے میں اہم تحقیقی مقالات کو جمع کیا ہے کہ جو مشہور مورخوں نے وقا" فوقا" کھھے ہیں۔

مغل باوشاہت کے بارے میں رام پرشاد تری پاٹھی اور ہے۔ ایف رچ دُوز (J. F. Richards) کے مقالات ہیں۔ ان میں مغل بادشاہت کی روایات کو بیان کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ تیموریوں میں سلطنت کو تقسیم کرنے کی روایت تھی۔ اس کی وجہ سطنت تو ٹوٹ جاتی بھی مگر اس کا مقصد بہ تھا کہ جانشینوں میں خانہ جنگی کو روکا جا سکے۔ یمال یہ ذکر کرنا ضروری ہے کہ مسلمان حکمران خاندانوں میں اس قتم کا کوئی قانون نہیں تھا کہ صرف برا لڑکا جانشین ہو گا' اس وجہ سے ہر باوشاہ کے مرنے کے بعد جانشینی کے مسلمہ پر بھٹڑا ہو آ تھا۔ عثانیوں نے اس کا یہ حل نکالا تھا جو امیدوار تخت پر قابض ہو جا آ تھا' وہ دو سرے تمام امیدواروں کو قتل کر دیتا تھا' بعد میں قتل کے بجائے انہیں محلوں میں قید کر دیا جا تھا جو دو قش "کملاتے تھے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ مغلوں میں انہیں گیا ہے بارے میں ہیشہ جھٹڑے دہے ناص طور سے اورنگ زیب اور اس بھی جانشین کے بارے میں ہیشہ جھٹڑے دہے، خاص طور سے اورنگ زیب اور اس کے بعد تو ان کا انجام ہیشہ جوں ریزی پر ہی ہو تا تھا۔

دو سری اہم خصوصیت بیہ تھی کہ تیموریوں میں نابالغ بھی بادشاہ ہو سکتا تھا۔ تخت و تاج کے دعوے کے دعوے کی اس کے دعوے کی اس کے دعوے کے لیے خاندانی وراثت کا تصور تھا۔ اس لیے باہر کو اس پر جیرانی ہوئی تھی کہ بنگال میں کوئی بھی بادشاہ کو قتل کر کے حکمراں بن سکتا ہے۔ ابتدائی دو بادشاہ بابر اور ہمایوں کے اپنے امراء کے ساتھ بے کلفانہ تعلقات تھے۔ اکبر نے بادشاہت کا نظریہ دے کر اپنے مرتبہ کو اونچا کیا۔ اس نے خود کو سلطنت کی ایک ایس علامت بنا لیا

کہ اگر باوشاہ پر معیبت آئے تو اس کا مطلب سلطنت کی تاہی ہے۔ اس نے وہلی کو اپنا دارالحکومت نہیں بنایا' ماکہ وہ ماضی سے تعلق توڑ کر' اور سابق حکمرانوں کی روایات اور ماحول سے نکل کر اپنے نظریات و روایات پر سلطنت کی تشکیل کرے۔ آگرہ اور فتح پور سیری اس کے نظریہ باوشاہت کی علامات تھے۔ اس کے علاوہ اس نے آگرہ' اللہ آباد اور لاہور میں قلعے تعمیر کرائے' جو تین طرف سے سلطنت کی حفاظت کرتے تھے۔ ببد اس نے فتح پور سیری کو چھوڑا ہے۔ (وہ مرزا حکیم کی بغاوت ختم کرنے کے لیے نظل تھا) تو اس کے بعد سے اس کا زیادہ وقت کیمپ میں گذرا۔ اب وہلی' آگرہ' لاہور اس کے بعد سے اس کا زیادہ وقت کیمپ میں گذرا۔ اب وہلی' آگرہ' لاہور اس کے مراکز نہیں رہے تھے' بلکہ کیمپ اس کا مرکز تھا جو کہ ہم وقت متحرک رہتا تھا' اور ہم جگہ ماحول میں جاتا رہتا تھا۔ یہ ایک متحرک بادشاہ کی علامت تھا کہ جو ایک جگہ اور ہم جگہ ماحول میں جاتا رہتا تھا۔ یہ ایک متحرک بادشاہ کی علامت تھا کہ جو ایک جگہ نہمرا ہوا نہیں' بلکہ پوری سلطنت میں گھوم رہا ہے۔

نورمن بی- سیکلر (Normen P. Ziegler) نے مغلوں اور راجپوتوں پر مقالہ کھتے ہوئے نشان وہی کی ہے کہ راجپوت اس لیے مغل باوشاہ کے وفاوار ہو گئے "کیونکہ ان کی متھ میں وہ "راجہ کے بیٹے" تھے۔ مگر راجہ غائب تھا۔ مغل باوشاہ نے اس خلاء کو پورا کر دیا انہوں نے مغلوں کے ساتھ اتحاد کر کے اپنے آپ کو کلمل کیا اور اپنے منصوبوں کی شخیل کی۔ ان کی مغلوں سے وفلواری ان کی اپنی روایات پر تھی۔ مغلوں نے اس کے بدلہ میں انہیں مناصب عمدے اور مراعات دیں اور ان کی بنیادی روایات میں وخل ویا روایات میں وخل ویا تو یہ ان کی روایات میں وخل ویا تو یہ ان سے علیمہ ہو گئے۔

مغلول کے عہد میں زمینداری کے نظام پر نورالحن کا مقالہ ہے۔ ان کا کہنا ہے
کہ زمیندار کی اصطلاح ہندوستان میں مغلول کے زمانہ میں مشہور ہوئی' اس سے پہلے
ان کی لیے رکیس' راجہ' اور ٹھاکر کی اصطلاحات تھیں۔ جو ان سے نچلے ورجہ پر تھے
وہ چیوھری کو خوط' اور مقدم کملاتے تھے۔ وہ زمینداروں کو تین درجوں میں تقسیم کرتے

1- موروثی زمیندار ' 2- ایجن زمیندار ' 3- اور پرائمری زمیندار - موروثی زمیندار - موروثی زمینداروں میں علاقائی حکمران ہوتے تھے۔ اگر نے ایک طرف تو ان کی خود مخاری کو تشلیم کرتے ہوئے انہیں اپنے علاقوں میں حکمران رہنے دیا 'دو سری طرف انہیں منصب دار بناکر' انہیں اپنے علاقہ سے زیادہ جاگیر دے کر ریاست کا ملازم بنالیا۔ یہ لوگ مغل منصب دار کی حیثیت سے اپنی فوج میں اپنے علاقہ کے لوگوں کو بحرتی کرتے تھے جو کہ ان کے وفادار ہوتے تھے۔ اس پالیسی کا نتیجہ یہ نکلا کہ یہ ''وطن۔ زمیندار'' مغلوں کے وفادار ہو گئے۔ اور اپنی فوج کے ساتھ مغل سلطنت کی فتوحات میں حصہ لیا۔ مغل بادشاہ ' جانشینی کے سلمہ میں' اپنی مرضی کے امیدوار کو علاقہ کا حکمران بناتے تھے۔ اس پادشاہ ' جانشینی میں وراثت کو نہیں بلکہ مغل بادشاہ کی خوشنودی کو دخل ہو تا تھا۔

چونکہ یہ وطن زمیندار' راجہ' اور ریاستوں کے حکمراں اپنا علاقہ اور اس کی آمدنی بھی رکھتے تھے اور مغل جاگیر بھی' اس لیے مالی طور پر یہ دو سرے منصب داروں سے اچھی حالت میں تھے۔ اس لیے دو سرے منصب دار یہ مطالبہ کرتے تھے کہ ان کی مراعات کو کم کیا جائے۔ جب جاگیرداروں کے مطالبہ پر ان کی مراعات واپس لی گئیں تو انہوں نے بعاد تیں شروع کر دیں۔ للذا اور نگ زیب کے بعد سے مرکز کی کمزوری اور فوجی کنٹرول کی کمی کے باعث بعاد تیں زیادہ ہو گئیں۔ راجیوتوں کی بعادتوں کو ایس پی منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔

درمیانی اور ایجنٹ زمیندار وہ ہوتے تھے جو کسانوں سے لگان وصول کر کے ' اپنا حصہ رکھ کر باتی خزانہ میں جمع کرا دیتے تھے۔ یہ چودھری ' دیش مکھی ' ڈیسائی ' دیش بانڈ کے ' مقدم ' قانون گو اور اجارہ دار کملاتے تھے۔ یہ موروثی ہوتے تھے۔ جب بھی مرکز کمزور ہو تا تھا' یہ ریاست کو حصہ ادا نمیں کرتے تھے ' اور بغاوت کر بیٹھتے تھ ' کومت کو ان کی بغاوتوں کو کچلنے کے لیے فوجی کارروائیاں کرنی پڑتی تھیں۔ عام طور سے مغل منصب دار الی جاگیرلینا نمیں چاہتے تھے کہ جمال زمیندار سرکش ہوں' یا تو وہ وہاں سے اپنی جاگیرکا تبادلہ کرا لیتے تھے ' یا نقد تنخواہ کا مطالبہ کرتے تھے۔

پرائمری زمیندار' موروثی ہوتے تھے' کاشت پر حق رکھتے تھے۔ انہیں زمین فروخت کرنے کا بھی حق تھے۔

رسے رہ میں رہ ہوئے ہوئے کھا ہے کہ سے سے سے سال اس کے بران کے نشان وہی کرتے ہوئے کھا ہے کہ کسان آسانی سے لگان دینے پر تیار نہیں ہوتے تھے۔ اس لیے ہر علاقہ میں فوجدار ہوتا تھا۔ بلکہ لگان کی وصولیابی میں بھی مدد دیتا تھا۔ اگر جاگیردار اور اس کے ایجنٹ کسانوں پر سخی کرتے تھے یا معمول سے زیادہ وصول اگر جاگیردار اور اس کے ایجنٹ کسانوں پر سخی کرتے تھے یا معمول سے زیادہ وصول کرتے تھے تو یہ 'خالصہ'' جاگیر بادشاہ کی ہوتی تھی' جس کی آمدنی سے اس کے اخراجات پورے ہوتے تھے۔ "پائے باتی" وہ زمین ہوتی تھی کہ جے ریزرو میں رکھا جاتا تھا اور کئے منصب داروں کو اس میں سے جاگیریں دی جاتی تھیں۔ "زور طلب" وہ زمین ہوتی تھی کہ جہاں سے زمینداروں کی بغادتوں کی وجہ سے لگان یا ربونیو مشکل سے جمع ہوتا تھا۔ "اوسط" اوسط آمدنی کی زمین۔ "سیر حاصل" زرخیز زمین جاال پیداوار خوب ہوتی تھی۔ اور تگ زیب کے آتے آتے سیر حاصل زمین چاہنے والے منصب داروں کی تعداد بردھ گئی تھی' جو رشوت اور سفارش کے ذریعہ جاگیریں حاصل کرنا چاہتے تھے۔ تعداد بردھ گئی تھی' جو رشوت اور سفارش کے ذریعہ جاگیریں حاصل کرنا چاہتے تھے۔ تعداد بردھ گئی تھی' جو رشوت اور طلب یا بخر اور ویران زمینیں ملتی تھیں۔ اگر کوئی منصب داروں کو زور طلب یا بخر اور ویران زمینیں باتے باتی میں شامل کر لی جاتی حصہ کے سوار پیش نہیں کرنا تھا تو اس کی زمین پائے باتی میں شامل کر لی جاتی۔ وار این حصہ کے سوار پیش نہیں کرنا تھا تو اس کی زمین پائے باتی میں شامل کر لی جاتی۔ تھی۔

جاگیرداری کا بحران اس وقت بردھا جب اورنگ زیب نے دکن کی فتح کے بعد وہاں کے منصب داروں کو جاگیریں دیں جس کی وجہ سے پائے باتی کی زمینیں ختم ہو گئیں۔ اورنگ زیب کے جانثینوں نے امراء کی حمایت حاصل کرنے کے لیے خالصہ میں سے جاگیریں دینا شروع کر دیں جس کی وجہ سے بادشاہ کی آمدن گھٹے تحتم ہو گئی یہاں تک کہ بادشاہ بعد میں مربطوں اور انگریزوں کا وظیفہ خوار ہو گیا۔

مغل سلطنت کی کمزوری کے زمانہ میں زمینداروں نے بعاو تیں کرکے حکومت کو ربونیو دینا بند کر دیا' اور جو جہال تھا وہ وہاں قابض ہو گیا۔ اس نے جاگیرداروں کو بھی موروثی بنا دیا۔ جاگیرداری کے اس بحران نے مغل سلطنت کو مالی و اقتصادی بحران میں مبتلا کر دیا۔

مغل دور حکومت میں برابر بغاوتیں بھی ہوتی رہیں۔ بغاوت اس وقت ہوتی تھی کہ جب معاشرہ میں کوئی فرد' یا جماعت موجودہ نظام سے مطمئن نہیں ہوتا تھا' یا اس نظام میں اسپنے لیے کوئی عبد نہیں پاتا تھا' یا وہ ناانصافی اور استحصال کا شکار ہوتا تھا تو اس صورت میں کہ جب اسے اور کوئی راستہ نہیں ملتا تھا تو وہ بغاوت کا اعلان کر دیتا تھا۔ بغاوت بھی انتہا اور آخری مرحلہ کے بعد ہوتی تھی۔ یہ بغاوتیں دو قتم کی ہوتی تھیں حکم انول' امراء' اور شاہی خاندان کے افراد کی' اور عوای سطح کی کہ جس میں عام لوگ شریک ہوتے تھے۔ چونکہ بغاوت بادشاہ اور حکمران خاندان و حکومت کے خلاف ہوتی تھی' اس لیے یہ تخت مجرم سمجھے جاتے تھے اور کڑی سے کڑی سزا اذبت و تختی کے بعد موت کی ہوتی تھی۔ اگرچہ مغل بادشاہوں کا روبیہ حکمرانوں' شزادوں' اور امراء کی موت کی ہوتی تھی۔ اگرچہ مغل بادشاہوں کا روبیہ حکمرانوں' شنزادہ کو تو معانی بغاوت کی جانب مفاہمانہ ہوتا تھا' اگر یہ معانی بانگ لیتے تھے' انہیں سزا نہیں دی جاتی تھی' مگر عام لوگوں کی بغاوت کو سختی سے کچل دیا جاتا تھا' مگر اس کے ساتھیوں کو سختی سے کچل دیا جاتی تھیں۔ کر دیا جاتا تھا' مگر اس کے ساتھیوں کو سخت سزائیں دی جاتی تھیں۔

ان بغاوتوں کی آیک اہم خصوصیت ہے بھی تھی کہ جب بھی بغاوت کا اعلان ہو ہا تھا تو فوجی کسان فورا" اس میں شامل ہو جاتے تھے۔ باغی راہنماؤں کو بھی فوجیوں کی کمی محسوس نہیں ہوئی۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ ہندوستان کی اکثر آبادی ہیروزگاری اور ملی مشکلات کا شکار رہتی تھی۔ بغاوت میں شریک ہو کر انہیں امید ہوتی تھی کہ وہ لوٹ مار کے ذریعہ دولت عاصل کر لیں گے۔ اس لیے ان کے مقاصد میں دو چیزیں شامل ہوتی تھیں: اگر وہ باغی کی ملازمت کرتے تھے تو دولت ان کا مقصد ہو تا تھا۔ اگر وہ خود بغاوت کرتے تھے تو اپنے لیے انسان حاصل کرنے کی خواہش ہوتی تھی۔ ڈبلیو شی بغاوت کرتے تھے تو اپنے کے انسان حاصل کرنے کی خواہش ہوتی تھی۔ ڈبلیو شی۔ مسانوں کی اسمنہ (کرکیا ہے 'خصوصیت سے وہ بغاوتیں کہ جو نوجی طبقے کے لوگوں نے کیں۔ اس کی دلیل ہے کہ کسانوں کی بغاوت کی اہم وجہ 1/3 ربونیو کی وصولی تھی کہ جو ان سے سختی کے ساتھ لیا جاتا تھا۔ کسان جب بھی بغاوت کرتے تھے تو اکثر ان کے نعرے نہ بھی ہوتے تھے۔ کیونکہ ان کسان جب بھی بغاوت کرتے تھے تو اکثر ان کے نعرے نہ بھی ہوتے تھے۔ کیونکہ ان خووں کی وجہ سے ان میں نہ بی جوش پیدا ہو تا تھا جو انہیں قربانی کے لیے تیار کرتا تھا۔ منال مورخوں اور جہاں گیر نے توزک میں ان بغاوتوں کا ذکر بری خفارت سے کیا ہے۔ منال مورخوں اور جہاں گیر نے توزک میں ان بغاوتوں کا ذکر بری خفارت سے کیا ہے۔

ان بغاوتوں کے نتیجہ میں کسان لوٹ مار کر کے ، حکومت کی جائداد جلا کر آور عمد یداروں کا قتل کر کے اپنے غصہ کا اظہار کرتے تھے۔ ان کی بغاوتیں اس لیے ناکام ہوتی تھیں کیونکہ حکومت کے مقابلہ میں ان کے پاس ذرائع نہیں ہوتے تھے۔ اس کے علاوہ ان کا مقصد کوئی خاص نظام قائم کرنا نہیں ہو تا تھا۔ جب انہیں سختی سے کچل دیا جاتا تھا تو پھر ان کے پاس اطاعت و فرماں برداری کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں رہتا تھا۔ آگر طقہ اعلیٰ کی طرف سے بغاوتیں ہوتی تھیں تو مغل حکومت کو جرانی نہیں ہوتی آگر طقہ اعلیٰ کی طرف سے بغاوتیں انہیں جران کرتی تھیں۔ مثلاً مستعد خال ایک مغل مورخ ان بغاوتوں کے بارے میں لکھتا ہے کہ:

یہ جرانی کی بات ہے کہ مفلس و غریب اور حقیر باغیوں کی جماعت کہ جس میں سنار' بردھئی' بھٹگی' موچی' اور اس طرح کے دو سرے کم تر لوگ شامل ہیں' وہ شخی خوری اور ہر طرح کے فریب میں آکر اپنی شان و شوکت کے بے بنیاد خواب دیکھنے لگے اور خود کو تباہی و بربادی کے گڑھے میں گرا دیا۔ میوات کے شہریوں کی ایک جماعت جو کہ بربادی کے خواہاں ہو کر اچانک چونٹیوں اور ٹدی دل کی طرح امنڈ آئے' اور بالاخر خود کو تباہ و برباد کر دیا۔

اگرچہ کچھ بغاوتیں نہ ہی رنگ لے لیتی تھیں' جیسے سنتوں کی بغاوت' یا فرقہ روشنیه کی بغاوت' گر ان کے پس منظر میں ساجی و معاثی مفلوات اور حکومت کی استحصال کرنے والی پالیسی ہوتی تھی۔ مغل حکومت نے ہمیشہ ان بغاوتوں کو سختی سے کچل دیا۔

شین داس گبتا نے اٹھارویں صدی میں ہندوستان کی سیاست اور تجارت کو اپنا موضوع بنا کر ان عوامل کی جانب اشارہ کیا ہے کہ جن کی وجہ سے ہندوستانی معاشرہ متاثر ہوا۔ ان کی دلیل کے مطابق ہندوستان دو حصوں میں بٹا ہوا تھا: ایک ساحلی اور دو سزا اندرونی۔ ساحلی علاقوں والا ہندوستان تجارت کا مرکز تھا کہ جس میں اہم بندر گاہیں ابتداء میں سوات' بگلی' اور مسالی پٹم تھیں۔ جب کہ اندرونی ہندوستان ساحلی علاقوں کو تجارتی مال فراہم کر تا تھا۔ سورت کے تاجر اپنی غیر مکمی تجارت کی وجہ سے مشہور تھے۔
1701ء میں ان کے بارے میں انگلش کونسل نے لکھا تھا کہ سورت کے تاجروں نے اس قدر تعداد میں تجارتی جماز تیار کر لیے ہیں کہ آگر یورپی تاجروں نے اس طرف توجہ نہیں دی تو انہیں تجارت میں نقصان اٹھاتا پڑے گا۔ ہندوستان کے تاجروں کو اس فوت نقصان اٹھاتا پڑے گا۔ ہندوستان کے تاجروں کو اس وقت نقصان اٹھاتا پڑا کہ جب اورنگ زیب کی وفات کے بعد جانشینی کے سلسلہ میں جنگیس شروع ہو گئے اور سیاسی طور پر غیر بھینی کی کیفیت بھیل گئے۔ اس کا اظہار ایک وُج تاجر نے اپنے خط میں کیا ہے کہ جو اس نے وُج کھیل گئے۔ اس کا اظہار ایک وُج تاجر نے اپنے خط میں کیا ہے کہ جو اس نے وُج وَارسے غیر محفوظ ہو گئے ہیں اگر چہ احمد آباد میں حالات برامن ہیں۔

سیای بحران کی وجہ سے گجرات کے ساحلی شہر شالی ہندوستان کے تجارتی مال سے محروم ہو گئے، خصوصیت سے کپڑا اور نیل- مزید مرہوں کے ظہور نے گجرات میں لوٹ مار اور تباہی مجائی- جب اس بحران کی وجہ سے مغل منصب داروں کی آمدنی کم ہوئی تو انہوں نے تاجروں پر نیکس لگانا شروع کر دیئے، جس کی وجہ سے تجارت بری طرح سے متاثر ہوئی- اس نے مسلمان تاجروں اور خصوصیت سے تجارتی جمازوں کے مالکان کو مالی طور پر تباہ کر دیا- سورت، ہگلی، اور مسالی پٹم کی بندرگاہیں آہت آہت انہیت کھوتی چلی گئیں اور ان کی جگہ ایسٹ انڈیا کمپنی کی بندرگاہیں جمبئ، مرراس، اور انہیت تاجروں کے لیے محفوظ ہو گئیں جمال ہندوستانی تاجر اور کمپنی نے مل کر تجارت میں منافع کمایا- تجارتی مفادات کی وجہ سے ہندوستانی تاجروں نے کمپنی سے تعاون کیا اور ان کی مدو سے اس نے تجارتی مفادات کی وجہ سے ہندوستانی تاجروں نے کمپنی سے تعاون کیا اور ان کا ہماتھ دیا- اس وجہ سے کمپنی کو مقامی طور پر جامی طبح گئے اور ان کی مدو سے اس نے تجارت کے ساتھ ساتھ ساسی طور پر ہندوستان میں اپنے قدم مضوط کے۔

## أكبراور مغل رياست

تاریخ نہ صرف ہمیں ماضی کے بارے میں معلومات فراہم کرتی ہے 'اور ان اہم تاریخی کرداروں کی صلاحیتوں کے بارے میں بھی آگاہ کرتی ہے کہ جنہوں نے اپنے نمانے اور عہد میں تاریخ کی تفکیل کی- حالات کے رخ کو موڑا 'اور جالہ و ساکت معاشرہ کو متحرک کیا۔ لیکن اگر تاریخ صرف ماضی کے اسی دائرے میں رہتی تو شایہ وہ اس قدر موثر نہیں ہوتی جیسے کہ اب ہے۔ کیونکہ ہر دور 'اور زمانہ میں جب مورخ ماضی کی تفکیل کرتا ہے تو اس میں اس کا اپنا حال جملکتا ہے 'حال کی ضروریات اور نقاضے اس کی تاریخ نوالی میں آ جاتے ہیں۔ اس لیے یہ ہوتا ہے کہ کوئی تاریخی شخصیت گمنامی اور اندھرے میں رہنے کے بعد اچانک حال کی ضرورت بن کر سامنے آ مخصیت گمنامی اور اندھرے میں رہنے کے بعد اچانک حال کی ضرورت بن کر سامنے آ جاتی ہے 'جب اس کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے تو وہ دوبارہ سے تاریخ کی کتابوں میں واپس چلی جاتی ہے 'جب اس کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے تو وہ دوبارہ سے تاریخ کی کتابوں میں واپس چلی جاتی ہے۔

ہمارے اپنے دور میں حال کی بہت ہی نظراتی جنگیں ماضی کی شخصیتوں یا تاریخی واقعات کی بنیاد پر لڑی گئی ہیں۔ ہم ضرورت کے وقت تاریخ کی کابوں سے ہیروز کو حلاش کر کے لاتے رہے اور ان کی مدد سے اپنے نظرات کا پرچار کرتے رہے۔ اس کی ایک مثال موجودہ عمد میں اکبر اور اور نگ زیب کی ہے۔ 1920 کی دہائی فرقہ وارانہ فضا میں سے دونوں شخصیتیں دو متفاد نظرات کی حامل جماعتوں میں بحث کی بنیاد بنیں کہ جن کو مرکز بنا کر ان دونوں جماعتوں نے اپنے اپنے نظرات کا پرچار کیا۔ اس لیے تاریخ کو جب بھی حال کے نقاضوں کو مدنظر رکھ کر لکھا جاتا ہے ' تو اس کے ذریعہ ایک ایسے جب بھی حال کے نقاضوں کو مدنظر رکھ کر لکھا جاتا ہے ' تو اس کے ذریعہ ایک ایسے تاریخی شعور کو پیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد نظرات پر ہوتی ہے۔ مثل فرقہ دارانہ ماحول کی روشنی میں وہ مورخ کہ جو ہندوستان میں سیکولر اور متحدہ مثل فرقہ دارانہ ماحول کی روشنی میں وہ مورخ کہ جو ہندوستان میں سیکولر اور متحدہ

قومیت کے حامی ہیں' ان کے نزدیک اکبر ان دو قوتوں کی نمائندگی کرتا نظر آتا ہے' ان کے نزدیک ہندوستان کا اتحاد فد ہب سے زیادہ اہم تھا' اس لیے اکبر نے خود کو فد ہب تنگنائیے سے نکال کر ہندوستان کے بھرے ہوئے لوگوں کو فد ہب سے بالاتر ہو کر ایک جگہ جمع کرنے کی کوشش کی۔ اپنی اس پالیسی کی وجہ سے اکبر موجودہ دور میں سیکولر ازم' اور فد ہبی رواداری کی ایک علامت بن گیا۔ اس کے بر عکس اور نگ زیب فرقہ وارانہ ماحول میں مسلمانوں کے لیے ہیرو ہے تو دو مرول کے لیے نفرت کی علامت۔

دو سری طرف اکبر کے مخالفوں میں اگر مسلمان ہیں ' تو فرقہ وارانہ ہندو بھی ہیں۔ خاص طور سے نو آبادیاتی دور میں جب انگریزوں کے خلاف جدوجہد جاری تھی تو اس وقت بھی تاریخ کو اس طرح سے پیش کیا گیا کہ مغلوں کے خلاف راجپوتوں کی جدوجہد ، اور انگریزوں اور ہندوستانیوں کی جدوجہد میں مماثلت نظر آنے گئی۔ مشہور مورخ اے کے موجمد میں مماثلت ویکھی۔ میواڑ کے اے موجمد میں ایم میں مماثلت ویکھی۔ میواڑ کے راجہ رانا پر تاب اور مغلوں کے درمیان تصادم کو نو آبادیاتی دور کی روشنی میں دیکھا جائے تو یہ نکتہ واضح ہو جاتا ہے۔

اگرچہ ممارانا نے جنگ میں شکست کھائی' لیکن اس نے خود مختاری اور آزادی کے اصول سے منہ نہیں موڑا' اور میں وجہ ہے کہ ہندوستان کی آنے والی نسلوں کو اس نے آزادی کا جذبہ دیا۔ عظیم شیوا جی کو اس پر فخر تھا کہ وہ اس کے آباؤ اجداد میں سے تھا۔ بنگال کی انقلابی تحریکیں جو بیبویں صدی میں ابھریں' وہ ان کے لیے ایک ایبا ہیرو تھا کہ جس نے غیر مکی اقتدار کے طاف حدوجہد کی۔

علی گڑھ یونیورٹی کے مورخ کہ جن میں سیش چندر' عرفان حبیب' اطهر علی اور اقتدار عالم خال شامل ہیں' انہوں نے اپنی تحقیقات کے ذریعہ اس بات کی کوشش کی ہے کہ اکبر کو اس فرقہ وارانہ فضا سے نکال کر اس کی قومی اتحاد کی کوششوں کو سامنے

لایا جائے۔ اس نے ایک الی ریاست کی تشکیل کی کہ جس میں ہندو' مسلمان' اور مسلمانوں میں ہندو' مسلمان' اور مسلمانوں میں بھی تورانی' اریانی و افغانی یہ سب متحد ہو کر ایک مرکز کے تحت جمع ہو گئے تھے۔ یہ اس لیے ممکن ہوا کہ اکبر نے خود کو ند جب کے دائرہ سے باہر نکالا۔ اے۔ ایل سری واستوا نے اکبر کی اس پالیسی پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

اکبر کا منطقی قدم بیہ تھا کہ وہ خود کو اپنی رعیت کے لیے ایک عادل اور غیر جانبدار بادشاہ کی حیثیت سے ثابت کرے جو مسلمانوں اور غیرمسلم دونوں کا سربراہ ہو۔ اس کا مطلب بیہ تھاکہ ایک ایس شہیت کو پیدا کرے کہ جس میں غیرمسلموں کے ساتھ بوری بوری رواداری ہو اور ان کے اور مسلمانوں کے درمیان مساوات کی بنیاد پر تعلقات قائم ہوں۔ یہ بات یقینی تھی کہ اس پالیسی کے نتیجہ میں اس کا تصادم راسخ العقیدہ مسلمان علاء اور امراء سے ہوا' کیونکہ اب تک ان کی حیثیت مراعلت یافتہ طبقوں کی تھی۔ یہ رونوں طبقے آئیں میں متحد ہوئے اور انہوں نے بغاوت بھی کی' لیکن اکبر راجیوتوں' ایرانیوں اور مسلمانوں کی خاموش حمایت ہے اس تصادم میں فتح مند ہوا۔ اس کے تقییہ میں اس نے جو سبق سیکھا وہ یہ تھا کہ اسلامی نظریہ بادشاہت کہ جس کا دائرہ تنگ اور محدود ہے' اسے چھوڑ کر ایک متبادل راستہ اختیار کرنا ہو گاکہ جو مساوات اور لوگوں کی فلاح و بہبود کی طرف جاتا ہو ماکہ اس کی مملکت میں رہنے والے مختلف نداہب کے لوگ امن و خوش حالی ہے رہ سکیں۔

ابتدائی دو مغل حکمران' بابر اور ہمایوں وقت کی کی اور سائل کی وجہ سے ریاست کی پوری طرح سے تھکیل نہیں کر پائے تھے۔ اکبر نے اس کام کو پورا کرتے ہوئے' ہندوستان میں مغل ریاست کی تقیرو تھکیل کو پورا کیا۔ اس موضوع پر مورخوں نے بہت کچھ لکھا ہے کہ اس ریاست کو کون سی قشم کما جائے؟ اس کی کیسے تشریح کی

جائے؟ اور اس کی اہمیت کو کیسے جانچا اور پر کھا جائے؟ ڈگلس ای۔ اسٹراؤ سانڈ (Douglas E. Streusand) نے «مغل امپائر کی تشکیل" (Douglas E. Streusand) میں ان مباحث کا احاطہ کیا (The Formation of the Mughal Empire, 1989) میں ان مباحث کا احاطہ کیا ہے کہ جو اس موضوع پر مورخوں کے درمیان اب تک ہوئے ہیں۔ وہ ماہرین ساجی علوم کے ان نظریات کی روشنی میں مغل امپائر کو دیکھنے کی کوشش کرتا ہے کہ جو ریاست کے قیام اور تشکیل کے بارے میں ہیں۔ مثلاً یہ سوالات کہ کیا مغل ریاست میں بیورو کریں کی مطلق العنانیت تھی؟ یا کہ یہ ایک پدرانہ ریاست تھی؟ اور یا یہ بھی بیریس بیورپ کی ریاستوں کی طرح بارود کی ایجاد اور استعال کے بعد طاقت ور ہوئی تھی؟

ان سوالوں کا جواب دیتے ہوئے وہ لکھتا ہے کہ دراصل مغل ریاست میں مرکز انتہائی طاقت ور تھا اور ہر فتح کے بعد ، یا نئے علاقوں کو امپائر میں شائل کرنے کے بعد مرکز کی طاقت میں اضافہ ہو جا تا تھا۔ اس مرکزیت والی ریاست میں اکبر ، بادشاہ کی حثییت سے شاہی اقتدار اعلی اور مغل دستور کی علامت تھا۔ اکبر کی بیہ خصوصیت ہے کہ اس نے ہندوستان کے حالات کے تحت بادشاہت کے نظریہ کو تبدیل کیا ، اور ایک ایی فہری پالیسی کو شروع کیا کہ جس میں تمام فداہب کے مانے والوں کو مساوی درجہ اور مقام دیا گیا۔ اپنی پوزیش کو مضبوط کرنے کی غرض سے اس نے منصب داروں کا ایک طبقہ پیدا کیا کہ جو نظام منصب داری کے تحت اس کے وفادار سے اکبر نے ابتداء ، بی میں باہر و ہمایوں کے زمانے کے چخائی خاندانوں سے چھٹکارا پالیا ، کیونکہ ان کے پاس قبائلی روایات تھیں کہ جن کے تحت مکران مطلق العنان نہیں بن سکتا تھا۔ یہ اپنے افتیارات کے لیے بادشاہ سے متصادم رہتے تھے ، اس لیے اکبر نے ان کی جگہ ایرانیوں ، اور راجیدتوں کو لیا کہ جو بادشاہ کے وفادار سے – اکبر کے منصب داری کے نظام میں تمام منصب دار چاہے ان کا تعلق کی فدہب یا ذات سے ہو ، وہ تمام ایک طبقہ کے طور پر متصد دار چاہے ان کا تعلق کی فدہب یا ذات سے ہو ، وہ تمام ایک طبقہ کے طور پر متحد ہو کر اس کے حامی بن گئے۔

اکبر کے منصب داری نظام کو اگر اس کے ہم عصر صفویوں اور عثانی خاندانوں کی صدر ت کے تناظر میں دیکھا جائے تو اس کی اہمیت اور زیادہ واضح ہوتی ہے۔ ان دونوں

حکومتوں میں ریاست کی بنیاد غلامی کے ادارے اور فوج پر تھی۔ مثلاً عثانی حکومت میں یہ وستور تھا کہ اپنی قلمو میں سے عیسائی بچوں کو لا کر محل میں ان کی برورش کرتے، اور تعلیم و تربیت کے بعد انہیں فوج اور دوسرے نظم و نسق میں اعلیٰ عمدے دیتے۔ اس لیے ان کی ریاست کی شاخت فوجی تھی۔ مثلاً حکومت کے تمام عمدیدار عسری کملاتے تھے بقیہ لوگ رعیت۔ میں صورت حال صفوی کھومت کی تھی کہ جن میں غلامی کا اوارہ اہم تھا۔ اکبر نے غلامی کے اوارے کو قائم نہیں کیا۔ اس کی جگہ اس نے منصب داری کے نظام کو روشناس کرا دیا اس نظام کی اہمیت ریہ تھی کہ اس میں مغل شنرادوں کو بھی اعلی منصب دے کر انہیں ریاست کا ملازم بنا دیا جاتا۔ اس کا ایک متیجہ یہ ہوا کہ اب تک مغل شنرادے خود کو اقتدار اعلیٰ کا ایک حصہ سجھتے ہوئے اس پریقین رکھتے تھے کہ افتدار اعلیٰ انفرادی نہیں بلکہ • اجتماعی ہے (Collective Sovereignty) کیکن منصب دار بننے کے بعد ان کی یہ حیثیت ختم ہو گئ- دوسری بات یہ تھی کہ یہ منصب دار بادشاہ کے لیے فوج رکھتے تھے ان کی اپنی کوئی فوج نہیں ہوتی تھی' اس نے بادشاہ کی بوزیش کو اور مضبوط کر دیا۔ سلطنت کے قوانین کے تحت منصب دار اس کے پابند تھے کہ وہ گھوڑوں پر داغ لگوائیں' فوجیوں کا معائنہ کرائیں' ان کے ذمہ جنتی فوج ہے وہ رکھیں' اگر اس کی خلاف ورزی ہوتی تھی تو انہیں جرمانہ ادا کرنا ہو آ تھا۔ اکبر نے اپنے منصب داروں کو اتنی مراعات دیں تھیں' اور ان کی آمنی اس قدر زیادہ تھی کہ مغل ریاست کے بہت سے ہم عصر حکران بھی اس حیثیت میں ان سے کم تھے۔ للذا منصب دار کو جو تحفظ' شان و شوکت' اور اختیارات ملے ہوئے تھے اس کے بدلہ میں وہ بادشاہ کے وفادار رہتے تھے اور کم ہی اس کے احکامات کی خلاف ورزی کرتے تھے۔ اکبر اپنے منصب داروں سے قریبی تعلقات ر کھتا تھا' انہیں ہر قتم کا تحفظ تھا۔ اگر وہ کوئی غلطی کرتے یا بغاوت میں حصہ لیتے' تب بھی ان کو معاف کر دیا جاتا تھا۔ سزا کے طور پر شاذونادر ہی ان کے منصب میں کمی کی جاتی تھی۔ میش چندرنے لکھاہے کہ:

ابتداء میں امراء کو تیموری خاندان سے وفاداری کا احساس کم

تها' اور ان میں یہ کوئی احساس نہ تھا کہ بحیثیت منصب وار وہ ایک روایت اور نظام میں جڑے ہوئے ہیں۔ ان میں سے اکثر تو یہ خواب دیکھا کرتے تھے کہ بغاوت کر کے تیموریوں کی حکومت کا تخته الث كر وہ اپنى باوشاہت قايم كر ليس گے۔ ليكن أكبر كى انسان دوستی اور فیاضی نے ان سب کو اپنی مقناطیسی قوت کے تحت ایک جگہ جمع کر کے ان کو ایک مقصد دیا۔ اس کی میدان جنگ میں مسلسل کامیابیوں اور فتوحات سے' امراء کے دلوں میں عقیدت و وفاداری کے جذبات کو پیدا کیا۔ لیکن اکبر اس سے مطمئن نہیں تھا۔ منصب داری کے نظام کے تحت وہ مخلف جماعتوں' مذاہب' اور قوموں سے تعلق رکھنے والوں کو متحد کرنا چاہتا تھا' ناکہ امراء کے طبقے کی ایسے تشکیل ہو کہ اس پر اعتاد بھی کیا جا سکنے اور وہ وفادار بھی ہو۔ اس کا مقصد سے تھا کہ بادشاہ سی ایک جماعت یا گروپ کی حملیت و وفاداری کا مختاج نه ہو' ملکه تمام جماعتیں مکسال طور پر اس کی وفادار ہوں ناکہ وہ ان کی مدد سے اینے مقاصد کی میکیل کر سکے۔

اکبر کئی ایک لحاظ سے بوری طرح سے مطلق العنان نہیں تھا۔ اس کے منصب دار اس کی اکثر مخالفت بھی کرتے تھے۔ گر ان کی وفاداری کی وجہ سے وہ ان کی عزت کرتا تھا۔ مثلاً جب اکثر منصب داروں نے اس کے سلسلہ مریدی میں شامل ہونے سے انکار کیا تو اس نے ان کے خلاف کوئی قدم نہیں اٹھایا۔

جمال تک اکبر کی فرہی پالیسی کا تعلق ہے تو اس کی بنیاد "صلح کل" پر تھی کہ جس کے تحت وہ ہر فدہب عقیدہ کے مانے والوں کو مساوی مقام دینا چاہتا تھا۔ لیکن اکبر نے اپنے لیے جو افتیارات لیے وہ اسلام کے دائرہ میں رہتے ہوئے لیے۔ اس کا مقصد علاء کی طاقت و افتیارات کو ختم کرنا تھا کہ جو اس کی صلح کل کی پالیسی میں رکاوٹ بنے موئے تھے اس لیے جب اس نے 1579ء میں معجد میں خطبہ پڑھا' تو یہ خلفاء راشدین و ہوئے تھے اس لیے جب اس نے 1579ء میں معجد میں خطبہ پڑھا' تو یہ خلفاء راشدین و

امیہ و عبای خلفاء کی روایت پر عمل تھا کہ جس میں حکران خطبہ دیتا تھا۔ "محفر" جس پر اس کے عمد کے تمام ممتاز علاء نے وستخط کیے تھے' اس کے تحت اسے اجتماد کا حق مل گیا' جس کی وجہ سے اب علاء کے بجائے وہ خود فیصلہ کرنے کا حقدار ہو گیا۔ اس صلح کل پالیسی کے تحت اس نے جزیہ موقوف کر دیا' کیونکہ اب اس کی ضرورت نہیں رہی تھی' اور سب ہی کو ریاست کی جانب سے تحفظ مل گیا تھا۔ اس نے دو سرے نماہب والوں کو یہ اجازت بھی دے دی کہ وہ اپنی نئی عبادت گاہیں تقمیر کر سکتے ہیں۔

اکبر جاگیرداروں کو ختم کرنا چاہتا تھا۔ اس لیے اس نے ملک کی ساری زمین کو 'نخالصہ'' یعنی بادشاہ کی جاگیر قرار دے دیا اور منصب داروں کی نقد تنخواہیں مقرر کیس۔ لیکن تمام منصب داروں کو نقد تنخواہ دینا مشکل تھا' کیونکہ اس وقت کوئی ایسا مسٹم یا طریقہ نہیں تھا کہ دور دراز کے منصب داروں کو پابندی سے تنخواہ ملتی رہے۔ اس لیے اس نے تنخواہ 'اور جاگیر بعوض تنخواہ دونوں کو برقرار رکھا۔ گر منصب داروں کا جاگیر سے تبادلہ ہوتا رہتا تھا' آکہ وہ اپنا اثر و رسوخ نہ بردھا سکیں۔

اکبرنے جن بنیادوں پر مغل ریاست کی تفکیل کی وہ اس قدر معتمکم تھیں کہ اس کے جانشینوں نے اس نظام کو بر قرار رکھتے ہوئے' معمولی رد و بدل کے بعد' آرام سے حکومت کی۔

اس لیے سوال ہو تا ہے کہ اکبر نے بادشاہت کے جس ماؤل کو قائم کرتے ہوئے، جن وسیع بنیادوں پر ریاست کی تشکیل کی، کیا وہ آج کے دور میں قاتل عمل ہے یا خبیں؟ اور کیا آج کے فرقہ وارانہ ماحول میں اس کی صلح کل کی پالیسی پر دوبارہ عمل کیا جا سکتا ہے یا خبیں؟ کیا اکبر کو جدید قومی ریاست کا بانی کہا جا سکتا ہے یا خبیں؟

(2)

اکبر پر اب تک موجودہ دور میں جو تحقیقی کام ہوا ہے اور جس انداز سے اسے نصاب کی کتابوں میں پیش کیا ہے' اس پر روبرٹ سائن نے اپنے ایک مضمون ''اکبر پر جدید تحقیقات اور نصاب کی کتب'' (Akbar in Recent Research and Textbooks) سے لیا ہے ان کا یہ مقالہ دی انڈین ہشاریکل ربویو (The Indian Historical Review) کے شارے نمبر 2-1 جولائی 1995ء تا جنوری 1996ء میں شائع ہوا ہے۔

اس مقالہ میں روبرٹ سائن نے اس پی منظر کو پیش کیا ہے کہ جس کے تحت منل حکومت اور اکبر کو جدید تحقیقات میں پیش کیا جا رہا ہے۔ اکبر ابتداء ہی سے متازع مخصیت رہا ہے۔ اس کے اپنے دور میں اس کے بارے میں مختلف رائیں تحصیل بھر برطانوی عمد میں اس نو آبادیاتی حکمرانوں نے اپنے نقطہ نظر سے دیکھا۔ اب ہندوستان میں ' خاص طور سے بابری مجد کے گرائے جانے کے بعد ' ہندوستان جن مالات سے دوچار ہے ' اس میں اکبر کو ایک اور ہی نقطہ نظر سے دیکھا جانے لگا ہے۔ تاریخ کو جب بھی موجودہ حالات کے تحت لکھا جاتا ہے تو اس میں سایی نظریات آ جاتے ہیں۔ اس کو مد نظر رکھتے ہوئے جی۔ ایس ہو جس (G. S. Hodgson) نے لکھا ہے کہ:

ہندوؤں اور مسلمانوں ، فرقہ پرست و غیر فرقہ پرست مسلمانوں میں خاص طور ہے ، پاکتان کے قیام کے بعد ہے ، شیوری دور حکومت جدید سیای نظریات کے تصادم کا مرکز بن گیا ہے۔ پچھ مورخ اس دور کو اسلامی بتاتے ہیں۔ پچھ اس کو ہندوستان کی سیای اور ثقافتی ترقی کا مظرر گردانتے ہیں۔ اس ضمن میں مسلمانوں کا ہندوستان میں عروج و زوال ، نظریاتی بحث و مباحثہ کے لیے زرخیز میدان بن گئے ہیں۔ برطانوی عمد میں انگریز مورخوں نے یہ دلیل دی تھی کہ اکبر نے اپنی امپائر کو ہندوؤں اور مسلمانوں کے ملاپ سے بنایا تھا جو کہ رواداری کے اصول پر قائم تھی۔ لیکن اور نگ زیب نے اس سے انجاف کرتے ہوئے قائم تھی۔ لیکن اور نگ زیب نے اس سے انجاف کرتے ہوئے فرہی تعصب کو افتیار کر کے دونوں نداہب کو ایک دو سرے سے فرائر دیا۔ مسلمان فرقہ برست مورخوں نے اس کو بنیاد بنا کر

#### اورنگ زیب کو ہمیر بنا لیا' اور اکبر ان کا مخالف ٹھمرا۔

لیکن وہ مسلمان مورخ جو فرقہ پرسی کے مخالف ہیں وہ مخل زوال کی وجہ معاثی صورت حال بتاتے ہیں۔ لہذا ان دونوں متضاد نظریات میں اکبر کی پوزیشن پیچیدہ اور البحی ہوئی نظر آتی ہے۔ اب جدید تحقیقات کے نتیجہ میں کہ جس کا سرا علی گڑھ یونیورٹی کے مورخوں کو جاتا ہے' انہوں نے اکبر کی شخصیت اور اس کے کارناموں کو بارخ کی روشنی میں ایک مثبت انداز میں پیش کیا ہے۔ اکبر کے سلملہ میں تحقیق کو اور زیادہ تقویت ملی کہ جب اس کی 450 سالگرہ کے موقع پر علی گڑھ اور وہلی میں اکتوبر نیادہ تقویت ملی کہ جب اس کی 450 سالگرہ کے موقع پر علی گڑھ اور وہلی میں اکتوبر بیلوؤں پر مقالے پڑھے گئے' ان کی تفصیل پڑھ کر جرانی ہوتی ہے کہ ہندوستان میں مغل عمد کے جن مختلف منظر عمد کے بارے میں مورخوں اور لوگوں میں اب تک کس قدر دلچی ہے۔ علی گڑھ کے سمینار میں 34 مقالے اور وہلی میں 31 مقالے پیش کیے گئے۔ یہ تمام کارروائی گڑھ کے سمینار میں 34 مقالے اور وہلی میں 31 مقالے پیش کیے گئے۔ یہ تمام کارروائی دبلی سے شائع ہونے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ (Social Scientist) کی دو جلدوں میں شائع ہوئے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ (Social Scientist) کی دو جلدوں میں شائع ہوئے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ (Social Scientist) کی دو جلدوں میں شائع ہوئے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ (Social Scientist) کی دو جلدوں میں شائع ہوئے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ (Social Scientist) کی دو جلدوں میں شائع ہوئے والے جرنل سوشل سائنٹسٹ کی جاسکی ہوئے۔ اس کی مرد سے امید

عرفان حبیب کا مقالہ "اکبر اور گنالوجی" جو کہ فارس مافذوں کی مدد سے لکھا گیا ہے' اس میں انہوں نے اکبر کے دور کی کنالوجی اور ہونے والی ایجادات پر روشنی ڈالتے ہوئے اس بات کی نشان دہی کی ہے کہ ان سے گاؤں' اور کسان کی زندگی پر کوئی اثر نہیں ہوا۔ دیماتی معیشت اور ککنالوجی کے درمیان یہ فرق اس لیے تھا' جیما کہ عرفان حبیب نے اپنی دو سری تحریوں میں اس کا تجزید کیا ہے' کہ ہندوستان میں سستی مزدوری آسانی سے مل جاتی تھی' اس لیے مشینوں کی ایمیت زیادہ نہیں رہی۔

افتدار عالم خال نے اپنے مقالہ "اکبر کی شخصیت اور اس کے متنوع پہلو" پر ان عوامل کا جائزہ لیا ہے کہ جنہوں نے اکبر کی ذہبی پالیسی کو تشکیل دینے میں مدد دی۔ انہوں نے نصاب کی کتابوں کے اس نقطہ نظر کو رد کیا ہے کہ اکبر کا رویہ شیعوں ' اور رائخ العقیدہ مسلمانوں کی جانب مخالفانہ تھا۔ ان کی دلیل ہے کہ اکبر کا رویہ

ند جب اور اس کے معاملات کے بارے میں بھی ایک جیسا نہیں رہا' بلکہ وقت کے ساتھ ساتھ برابر بدلتا رہا۔ اس تحقیق سے اکبر کے بارے میں اب تک جو خیالات تھ' وہ دور ہوتے ہیں' اور یہ خابت ہو جاتا ہے کہ اس کے کردار' اور اس کے نظریات وقت کے ساتھ بدلتے رہے۔ یمی وجہ تھی کہ اکبر اپنی زندگی کے آخری دنوں میں راسخ العقیدگی کے بارے میں سخت رویہ کا حامی ہو گیا تھا۔

اطهر علی نے اپنے مقالہ میں اس ثقافتی تبادلہ اور اس کے اثرات کا جائزہ لیا ہے کہ فاری اور سنسکرت کی کتابوں کے ترجمہ کے متیجہ میں ہوا تھا۔ اسمتھ نے اپنی کتاب "اکبر" میں اس کی اہمیت سے انکار کرتے ہوئے لکھا ہے کہ آج کسی کو بھی سنسکرت کی کتابوں کے ان فارسی ترجموں سے دلچیں نہ ہوگی جو بدایونی اور اس کے سنسکرت کی کتابوں کے ان فارسی ترجموں سے دلچیں نہ ہوگی جو بدایونی اور اس کے ساتھیوں نے بڑی محنت سے کیے تھے۔ لیکن اطهر علی نے ان ترجموں کی اہمیت اور ان کے اثرات کا جائزہ لیتے ہوئے نشان دہی کی ہے کہ اس سے دو ثقافتوں کو ایک دو سرے کی پہیان ہوئی۔

ای جرنل میں مبارک علی کا مقالہ ''اکبر پاکتان کی نصاب کی کتابوں میں'' میں شامل ہے۔ اس میں مصنف نے بتایا ہے کہ کس طرح سے اکبر کو نصاب کی کتابوں سے خارج کر دیا گیا ہے' کیونکہ یہ پاکتان کے سابی نظریات سے ہم آہنگ نہیں ہو تا ہے۔ شیریں موسوی کا مقالہ ابوالفضل پر ہے۔ اس میں انہوں نے ابوالفضل کی تحقیق شیریں موسوی کا مقالہ ابوالفضل پر ہے۔ اس میں انہوں نے ابوالفضل کی تحقیق کے طریقہ کار پر روشنی ڈالی ہے کہ جو اس نے اکبر نامہ کلصے وقت اختیار کیا تھا: واقعات کی درستگی اور عبارت کی خوبصورتی کی خاطر ابوالفضل نے اس کے متن کو پانچ بار لکھ کر درست کیا۔

علی گڑھ کے سیمینار میں اس تھیوری کو بھی رد کیا گیا کہ مغل ریاست کی تھکیل میں وسط ایشیا اور چغائی روایات کا وخل تھا۔ اس کو اقتدار عالم خال بھی رو کر چکے ہیں ، جنوں نے خاص طور سے اکبر اور اس کے چغائی امراء کے درمیان کش کمن کو اجاگر کیا ہے۔ اکبر نے ان کی اس لیے مخالفت کی کہ یہ مضبوط مرکز کے مخالف تھے 'اور اقتدار کے خواہش مند۔ اس لیے اکبر نے ایرانیوں اور ہندوستانیوں پر بھروسہ کیا کہ جو مضبوط مرکز اور مطلق العنان بادشاہت کے حامی تھے۔ اس لیے اکبر نے وسط ایشیا کے نظریہ بادشاہت کو چھوڑ کر ہندوستانی روایات پر اپنی ریاست کی بنیاد رکھی۔

ک۔ ایس۔ میتھیو نے اپنے مقالہ میں پر مگیری' بحر ہند' اور جج کے بارے میں نشان دہی کرتے ہوئے بتایا ہے کہ اکبر کے لیے جج کا ندہب کے ساتھ ساتھ معاشی پہلو بھی تھا' پر مگیریوں کے ساتھ دوستانہ تعلقات کی ایک وجہ یہ تھی کہ وہ بحر ہند میں عثانی حکومت کی دخل اندازی کو روکنا چاہتا تھا' اس لیے اس نے عیمائی مشنریوں سے نہب کے علاوہ ۔ ی طور پر بھی تعلقات رکھ۔

ان مقالول کے بعد اب کے۔ اے۔ نظامی کی کتاب ''اکبر اور ندہب''
(Akbar and Religion) کا تذکرہ ضروری ہے جو کہ ایک لحاظ سے اکبر اور اس کی نہیں پالیسی کی مخالفت میں کھی گئی ہے۔ ان کے مطابق اکبر کو نہ تو قرآن شریف کے بارے میں اس کے بارے میں اس کے خیالات کو اہمیت نہیں دی جا سحق ہے۔ اکبر کو خراب کرنے والے علم سو' خوشادی' اور خیالات کو اہمیت نہیں دی جا سحق ہے۔ اکبر کو خراب کرنے والے علم سو' خوشادی' اور بدعنوان عمدے وار شامل تھے۔ وہ ابوالفضل' فیضی اور ان کے باپ شخ مبارک کو اکبر کو گراہ کرنے کے سلسلہ میں مورد الزام ٹھمراتے ہیں۔

اکبر اور مغل سلطنت پر جو تحقیق کام ہوا ہے اور ہو رہا ہے' اس کی مدد سے نہ صرف مغل انڈیا کو سمجھا جا سکتا ہے بلکہ بید کہ عالمی تاریخ میں اس کی کیا پوزیش تھی۔ اور اس نے عالمی معیشت میں کیا کردار ادا کیا؟ اس کو بھی بھتر طریقہ سے سمجھا جا سکتا

-4

## ہندوستانی معاشرہ اور نظریا ت کا تصادم (سولہویں صدی سے اٹھارویں صدی تک)

ہندوستان کی تاریخ کے بارے میں مغربی مورخین اور مفکرین نے یہ تاثر دیا تھا کہ اس کی کوئی تاریخ نہیں ہے ایدی ہندوستانی معاشرہ منجمد اور ساکت ہے۔ اس میں کوئی حرکت نہیں 'کوئی خیالات و افکار کا تصادم نہیں 'اس لیے تبدیلی کا عمل بھی نہیں۔ اب جب کہ ہندوستان تاریخ پر تحقیق شروع ہوئی ہے تو نتائج اس کے بر عکس نکلے اور یہ عابت ہوا کہ ہندوستانی معاشرہ ہر عمد اور ہر زمانہ میں نہ صرف متحرک رہا ہے بلکہ خیالات کے تصادم کے نتیجہ میں فکری تحریکیں پیدا ہوتی رہی ہیں جو معاشرہ کو ذہنی طور پر آگے برھاتی رہی ہیں۔

نو آبادیاتی دور میں اس خیال کو مقبول بنایا گیا کہ ماضی میں ہندوستان نے بے انتہا کی ماندہ روایات تشکیل دیں ' للذا ہندوستان کی ترقی کا حل کی ہے کہ ماضی اور اس کی روایات کو ختم کر کے آگے کی جانب دیکھے۔ یہ ترقی کا ماؤل یورپی معاشرہ تھا کہ جس کی روایات میں جدیدیت اور ترقی کے راز پنمال تھے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جدیدیت کے حامیوں نے اپنی تمام روایات کو رو کر دیا اور روشن خیالی کی راہیں مغربی تہذیب و کلچر میں خلاش کیں۔

اس ضمن میں ہندوستان میں تاریخ کے اس عمل کو فراموش کر دیا گیا کہ روایات میں بھی بھی یک جہتی نہیں ہوتی ہے۔ ایک تو وہ روایات ہوتی ہیں کہ جو مراعات یافتہ طبقے اپنے مفلوات کے تحفظ کے لیے تشکیل دیتے ہیں' مگریہ روایات پورے معاشرے کے زہن کی محکلی نہیں کرتی ہیں' وہ محروم طبقے بھی ہوتے ہیں کہ جو ان کے خلاف بغاوت کرتے ہیں ان کی مزاحمت کرتے ہیں' بھی ان انکار کا اظہار فرقوں کی شکل میں بغاوت کرتے ہیں ان کی مزاحمت کرتے ہیں' بھی ان انکار کا اظہار فرقوں کی شکل میں

ہو تا ہے' تو بھی یہ بغاوت کی صورت میں ظاہر ہوتی ہیں۔ اب تک تاریخ حکمراں طبقوں کے ہاتھ میں تھی' اس لیے ان کی روایات اور افکار تاریخ کا ایک حصہ تھیں' گر اب جب کہ تاریخ کو چلی سطح سے دیکھا جا رہا ہے عوامی احتجاج' اور ردعمل بھی تاریخ کا حصہ بن رہے ہیں اور ان روایات کی نشان وہی ہو رہی ہے کہ جس میں بغاوت ہے' حصہ بن رہے ہیں اور ان روایات کی نشان وہی ہو رہی ہے کہ جس میں بغاوت ہے' احتجاج ہے' تبدیلی کی خواہش ہے۔

ہندوستان کا معاشرہ اس وقت سے ایک نے چینے سے دوچار ہوا کہ جب یماں پر مسلمان بحثیت فاتح کے آئے اور اپنے ساتھ ایک نیا فدہب بھی لائے۔ دونوں فداہب کے درمیان تصادم اور کش کمش اس لیے قائل ذکر ہے کہ اسلام ایک مشنری فدہب ہے کہ جو تبدیلی فدہب کے لیے لوگوں کو آمادہ کرتا ہے، جبکہ ہندہ فدہب میں تبدیلی فدہب کی کوئی گنجائش نہیں ہے، اس لیے ہندہ فدہب کے لیے یہ ایک برا چیلئے تھا کہ خود کو کیسے بچایا جائے، کیا یہ کوشش کی جائے کہ اسلامی عقائد کو اپنے اندر ضم کر لیا جائے؛ یا اپنی خالصیت کو برقرار رکھا جائے؟ یہ دونوں رتجانات ہمیں اس دور کی تاریخ میں طح ہیں۔

ہندوستان کے حکمران کی حیثیت سے سلاطین وبلی اور بعد میں مغل باوشاہوں کے لیے یہ ایک اہم مسئلہ تھا کہ کیا یہاں شریعت کا نفاذ کر کے ایک اسلامی حکومت قائم کی جائے؟ یا سیکولر بنیادوں پر' ندہبی رواداری کے ساتھ حکومت کی جائے؟ مسلمان حکمران طبقول میں ان دونوں نظریات کے درمیان تصادم رہا ہے۔

ایک روی مورخہ یوجینیا وانینا (Eugenia Vanina) نے اپنی کتاب (Ideas and Society in India from the Sixteenth to the Eighteenth Centuries, 1996).

"سولہویں صدی سے لے کر اٹھارویں صدی تک ہندوستانی معاشرہ اور اس کے نظریات
" میں تین صدیوں میں ہونے والے ان نظریات و افکار کے باہمی تصاوم کی تاریخ کو
بیان کیا ہے کہ جس سے ہندوستانی معاشرہ دوچار تھا" اس نے خاص طور سے ان روشن
بیان کیا ہے کہ جس سے ہندوستانی معاشرہ دوچار تھا" اس نے خاص طور سے ان روشن
خیال اور ترقی پند نظریات کا تجزیہ کیا ہے کہ جو اکبر کے عمد اور شاہی سربرستی میں

ابھرے اور ہندوستانی ذہن کو بدلنے کی کوشش کی کھران نظریات کا ذکر ہے کہ جو عوامی سطح پر ابھرے اور جنہوں نے قدامت پرسی ' زہی جنونیت ' اور تک نظری کو چیلنج کیا۔ اكبر كے عمد ميں ابوالفضل ايك ايا دانشور' مفكر' اور فلفي تھاكہ جس كا ہندوستان کے معاشرے کو تبدیل کرنے کا ایک وژن تھا۔ اکبر نے ایک حکمران کی حیثیت سے اس کے نظریات کو عملی جامہ پہنانے کی کوشش کی- ابوالفضل نے "آکین ا كبرى" ميں بادشاہت كا جو نظريه پيش كيا ہے اس كى تهد ميں برے انقلابي عناصر كار فرما ہیں' وہ کہتا ہے کہ باوشاہت کی روشنی خدا کی جانب سے ودیعت ہوتی ہے' اس طرح جیے کہ سورج کی کرنیں روشنی پھیلاتی ہیں۔ لیکن میہ اللی نور ہربادشاہ میں نہیں ہو تا ہے' یہ ایک حق برست اور عادل بادشاہ کا خاصہ ہے۔ ابوالفضل ایک سے اور خودغرض حكمران كے درميان فرق قائم كرا ہے۔ اگر ديكھا جائے تو بظاہر تو اس نظريه ميں روايتي اسلامی اور ہندو بادشاہت کے نظریات نظر آتے ہیں عگر در حقیقت ایبا نہیں ہے۔ ابوالفضل کے مطابق ایک حق پرست اور سچا بادشاہ آفاقی سچائی اور نیکی کی غرض سے عومت كرتا ہے النوا اس مقصد كے حصول كے ليے وہ بااختيار ہے كه قديم روايات اور اداروں کو تبریل کر دے۔ چونکہ بادشاہ کو براہ راست خدا سے روشنی و ہدایت ملتی ہے' اس لیے اس کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ علماء اور مجتمدین سے مشورہ کرے۔ وہ ضرورت کے تحت لوگوں کی فلاح و بہود کی غرض سے ہر تبدیلی لا سکتا ہے۔

یمی وہ بنیاد تھی کہ جس پر اکبر نے ہندوستان کی قدیم روایات کو تبدیل کرنے کی غرض سے اپنے افقیارات کو استعال کیا مثلاً: بجپن کی شادی 'جربہ شادی 'قربی رشتہ داروں میں شادی اور سی کی رسم' اس نے ان سب کی ممانعت کی۔ اس طرح ریاست نے کہلی مرتبہ ان معاملات میں دخل دیا کہ جو اب تک روایق طور پر برادری ' ذات اور غاندان کی صدود میں تھے۔

ابوالفضل بادشاہ کے اختیارات کو اور وسیع کرتا ہے کہ اگر عوامی فلاح و بہبود کا سوال ہو تو بادشاہ ندہجی احکامات سے بھی انحراف کر سکتا ہے۔ چنانچہ 1579ء میں محضر کے بعد علماء و مجتدین بادشاہ کے ماتحت ہو گئے اور یوں بادشاہ کی ذات میں دنیاوی

مقاصد و ندهبی روایات دونوں مل گئیں۔

ابوالفضل نے ایک ایسے "خدا" کا تصور پیش کیا ہے کہ جو ہر ذہب میں ہے اگرچہ اس کے نام مخلف ہیں۔ اس "خدا" کی نظر میں اس کے سب بندے ایک ہیں الغذا بادشاہ کی حیثیت سے اکبر کا بیہ فرض ٹھرا کہ وہ خدا کی مخلوق کے ساتھ مساوی بنیادوں پر سلوک کرے اس میں نہ ہندہ کی تشخیص ہو نہ مسلمان کی اور نہ ہی بدھ مت مانے والے کی یا عیسائی کی۔ یہ نظریہ اس لحاظ سے مختلف تھا کہ اب تک ایشیا اور پر سی بادشاہ کو اپنے ہم ذہوں کا محافظ مانا جاتا تھا۔ اس لیے جب اکبر کے لیے سب نداہب کے مانے والے ایک ہو گئے تو اس نے معاشرے میں ذہبی تفریق کو ختم کرنے کے لیے جزیہ ختم کیا جربیہ تبدیلی ندہب پر پابندی لگائی مندروں کی حفاظت کی کرنے کے لیے جزیہ ختم کیا جربیہ تبدیلی ندہب پر پابندی لگائی مندروں کی حفاظت کی گائے کی قربانی ممنوع کی اور ہندہ تبواروں کو دربار میں منانا شروع کیا۔ اس کے اس کے اس کے اس کا سے یہ خابت ہوا کہ وہ دنیاوی مقاصد کو ذہبی قوانین سے بالا سجھتا تھا اور خود کو مناری رعیت کا محافظ مانتا تھا۔

ابوالفضل کے نظریات کو کس طرح سے اکبر نے اپی پالیس کا حصہ بنایا اس کا اندازہ اس سے ہو تا ہے کہ اس نے معاشرے میں جن طبقوں کو ان کی اہمیت کے لحاظ سے تقسیم کیا' اکبر نے اس کے تحت اصلاحات کی کوشش کی۔ مثلاً ابوالفعنل کے ہاں سب سے اہم طبقہ جنگ جوؤں کا ہے۔ پھر دست کار اور تاجر آتے ہیں' اس کے بعد مفکر' دانش ور اور صاحب علم' سب سے آخر میں کسان و کاشکار۔ اس تقسیم سے یہ چہ چاتا ہے کہ معاشرے میں صنعت کاروں' ور تاجروں کا ساجی رتبہ بلند ہوگیا تھا۔ اس تقسیم کی روشنی میں اکبر نے کوشش کی کہ جاگیرداری نظام کا خاتمہ کیا ہوگیا تھا۔ اس تقسیم کی روشنی میں اکبر نے کوشش کی کہ جاگیرداری نظام کا خاتمہ کیا جائے' ٹیکس وصول کرنے کا کام جاگیرداروں کے بجائے کوڑی کریں اور اس طرح عوام اور ریاست کے درمیان کوئی واسطہ نہیں رہے۔ ٹیکس جنس کے بجائے نقد صورت اور ریاست کے درمیان کوئی واسطہ نہیں رہے۔ ٹیکس جنس کے بجائے نقد صورت میں ادا کیا جائے۔ زمین کی بیائش جاگیرداروں کے بجائے ریاسی عمدے دار کریں۔ اس ضمن میں اس نے ناپ تول کے بیانے مقرر کے' نائج کی قیمت مقرر کی' النی سال کا اجراء کیا' ملک کو صوبوں میں تقسیم کیا' اور منصب داری نظام کو شروع کیا۔

اکبر سے پہلے مسلمان حکمرانوں میں ریاست کا ماؤل یہ تھاکہ سلطان مسلمان کمیونیٰ کا محافظ تھا۔ ریاست کا کام تھاکہ مالیہ وصول کرے' ہندو حکمرانوں سے خراج لے' ذات پات' خاندان اور براوری کی رسومات و معاملات میں کوئی وخل نہ وے۔ ریاست کے ڈھانچہ میں مرکز کمزور تھا' جاگیروار اور امراء طاقت ور تھے۔

اکبر اس ماؤل کو بدلنا چاہتا تھا۔ وہ صلح کل کی پالیسی پر عمل کرتے ہوئے علماء و جاگیرداروں کی طاقت کمزور کرنا چاہتا تھا۔ ساج کو جنگ جوؤں' تاجروں' وست کاروں' علماء' کسانوں اور مزدوروں میں تقسیم کر کے ان کی نہ ہی شاخت کو تو ژنا چاہتا تھا۔ کیونکہ جنگ جو یا تاجر یا کسان ہندو اور مسلمان دونوں ہوتے تھے۔ اس لیے ان کی شاخت نہ جب پر نہیں بلکہ ان کے پیٹوں پر تھی۔ یہ تقسیم ذات پات کی بھی نفی کرتی تھی اور معاشرے کو ساجی طبقوں میں تقسیم کرتی تھی۔ اور اکبر ان سب کا بادشاہ' محافظ' اور سرپرست تھا۔ وہ کمزور مرکز کی جگہ طاقتور اور بااختیار مرکز کا حامی تھا کہ جو ابوالفضل کے نظریات پر قائم ہوا تھا۔

اکبر کا یہ ریاسی ڈھانچہ جہاں گیر کے عمد تک قائم رہا۔ شاہ جہاں کے زمانہ میں اس میں تبدیلیاں آئیں مثلاً اللی سال کی جگہ ہجری سال نے لے لی۔ وربار کی رسومات کو اسلامی بنایا گیا' اور باوشاہ بھرسے اپنی کمیونٹی کا محافظ ہو گیا کہ جو دو سرے نداہب کے ماننے والوں کے ساتھ رواوار تھا' مگروہ اس کے اہل ندہب کی طرح مساوی ورجہ نہیں رکھتے تھے۔

اورنگ زیب کے عمد میں جب مغل زوال کے آثار نظر آنا شروع ہوئے تو ان کی وجہ اس کے ذہبی تعصب اور تنگ نظری کو قرار دیا گیا۔ گر معاشرے کا عروج یا زوال ایک شخص کی وجہ سے نہیں ہوتا ہے۔ اس کی اہم وجہ یہ تھی کہ ریاست اکبر کے ماڈل سے جٹ رہی تھی اور سلاطین کے دوریر واپس جا رہی تھی۔

مسلمانوں کا قدامت پرست طبقہ اس زوال کو قرالی سے تعبیر کرتا تھا جو اس لیے تھا کہ اکبر نے اسلام کو چھوڑ دیا تھا۔ اس لیے اب یہ کوشش تھی کہ اکبر کی ریاست کو تبدیل کرکے واپس اسے پرانی شکل میں لایا جائے تو یہ زوال کے عمل کو روک دے گی اس لیے اورنگ زیب کی اصلاحات اور اس کی ریاستی پالیسیوں کو اس پس منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔

ہندوستان میں آنے کے بعد مسلمان ہندوؤں سے علیحدہ ہو کر نہیں رہے۔ باہر سے آنے والے ایک عرصہ بعد مقامی کلچرسے متاثر ہوئے اور باہمی ملاپ اور رابطہ نے ان کو ایک دو سرے سے قریب کر دیا۔ خاص طور سے شہوں کی زندگی نے انہیں آپس میں مل کر رہنے پر مجبور کیا۔ ای صورت حال کا تذکرہ میتھالی زبان کے ایک شاعر نے جوزور کیا۔ اس طرح سے کیا ہے کہ:

"میال مسلمان بسم الله که کر جانور کو ذریح کرتے ہیں کو میس پر ہندو دیو تا کے نام پر قربان کرتے ہیں- یمال مسلمان نماز پڑھتے ہیں کو سیس پر ہندو پوجا کرتے ہیں- یمال پر اوجھا رہتے ہیں کو ان کے ساتھ خواجہ رہتے ہیں-"

یہ طاپ اعلیٰ طبقوں سے لے کر پچل سطح کے لوگوں تک میں تھا۔ تاریخ میں عبدالرحیم خان خانال کی محفلوں کا ذکر ہے کہ جن میں ہر فدہب کے لوگ شریک ہوتے سے۔ ابوالفضل کے دوستوں میں ہندو عیسائی اور دوسرے فداہب کے لوگ شامل تھے۔ اس لیے اس نے خصوصیت سے اس نظریہ کو بردھایا کہ خدا سب کے لیے ہے۔ نجات اس لیے اس نے خرد کا نیک اور پاک ہونا ضروری ہے۔ فیاض اور فدہبی مختص دونوں کی بخشش ہوگی۔

اس میل ملاپ کے ماحول کا نتیجہ تھا کہ لوگوں میں ندہبی رواداری پیدا ہوئی۔ بھگتی' صوفی اور سکھ تحریکیں پیشہ ور طبقوں' دست کاروں' اور تاجروں کے طبقوں سے ابھریں اور عام لوگ ان کی رواداری اور عدم تشدد سے متاثر ہوئے۔

صلح كل كے ساتھ ساتھ اكبر اور ابوالفضل كے بال عقل اور دليل پر زور ہے۔
ابوالفضل ايك جگه لكھتا ہے كہ "دكسى شخص كو بيہ اجازت نہ ہو كہ وہ ان چيزوں كو نظر
انداز كر دے كہ جو وقت كے تقاضوں كے مطابق ہوں" وہ اس پر افسوس كرتا ہے كہ
ماضى كے حكمرانوں نے نہ ہب كو ان لوگوں كے حوالے كر ديا كہ عقل سے بے بہرہ ہيں
اور جن كا كام محض فتوىٰ دينا رہ گيا ہے۔ اس ليے اكبر عقائد كے بارے ميں اس چيز كا

قائل تھاکہ اسے عقل کی کسوٹی پر پر کھا جائے اور اندھی تقلید کو ختم کیا جائے۔ اکبر کا دین اللی اس معیار پر تھا۔ اس کے اہم عناصر تھے کہ: دو سرے نداہب کی مخالفت نہیں کی جائے گئ کسی زندہ مخلوق کو ایذا نہیں کی جائے گئ کسی زندہ مخلوق کو ایذا نہیں دی جائے گئ تھلید سے پر ہیز کیا جائے گا' اور ند ہبی رسومات سے دوری اختیار کی جائے گئ اور ند ہبی رسومات سے دوری اختیار کی جائے گئ اور ند ہبی دین اللی کو ماننے والے ہندو اور مسلمان دونوں تھے اس کا گرو اکبر تھے اور پیروکار چیلے۔

اکبر نے جس صلح کل کی پالیسی کو پھیلایا تھا وہ اس کے بعد بھی جاری رہی۔ شیوا بی مغلوں کا دشمن تھا گر مسلمانوں کی عزت کرنا تھا۔ گرو گوبند سنگھ ہندوؤں اور مسلمانوں کا احترام کرنا تھا۔ دیکھا جائے تو یہ محض اکبر کا نظریہ نہیں تھا، بلکہ یہ ہندوستان کی ضرورت تھی۔ اس نے میاں میر، شخ محب اللہ، ملوک داس، عبدالقادر بیدل دارا، اور پران ناتھ جسے دانشور بیدا کیے کہ جنہوں نے تعصب و تنگ نظری سے بلدل دارا، اور پران ناتھ جسے دانشور بیدا کے کہ جنہوں نے تعصب و تنگ نظری سے بلند ہو کرلوگوں کو انسانی بنیادوں پر اکٹھا کرنے کی کوشش کی۔

جہاں ایک طرف صلح کل کی پالیسی عمران طبقوں اور دانشوروں کے ذریعہ اوپر سے پھیل رہی تھی وہاں پخلی سطح پر بھتی تحریک عوامی سطح پر ابھر رہی تھی۔ یہ جاگیرداروں اور اونچی ذات والوں کے خلاف ایک بغاوت تھی کہ جو غذبی رسومات اور غذبی کتابوں پر اپنی اجارہ داری قائم کر کے خدا تک پہنچنے کے راستے عام لوگوں کے لیے بند کیے ہوئے تھے۔ بھتی تحریک نے اس بنیاد پر پیغام دیا کہ خدا تک پہنچنے کے لیے بند کیے ہوئے تھے۔ بھتی تحریک نے اس بنیاد پر پیغام دیا کہ خدا تک پہنچنے کے لیے مسومات عبادات اور زیارت ان کی کوئی ضرورت نہیں۔ سب سے اہم چیز خدا سے مجبت کے بیہ جذبات ہر فرد میں ہو سکتے ہیں چاہے اس کا تعلق کی خدم اور بندے میں براہ راست رابطہ ہوتا ہے۔ ان خدمیان کی چاری ملائی یا راہب کی ضرورت نہیں اور نہ ہی کی رسم یا کتاب کی ضرورت نہیں اور نہ ہی کی رسم یا کتاب کی ضرورت نہیں اور نہ ہی کی رسم یا کتاب کی ضرورت نہیں اور نہ ہی کی رسم یا کتاب کی

بھگتی تحریک دو فرقوں میں بٹی ہوئی تھی : سگون اور نرگون۔ سگون فرقے کے لوگ اس کے قائل تھے کہ "خدا کے اوصاف ہوتے ہیں اس لیے اسے کی نہ کسی شکل میں پوجنا چاہیے۔ پوجا کے لیے بتوں اور مندروں کا ہونا لازی ہو جاتا ہے۔ عبادات و رسومات کے لیے الٹی کتب کی ہدایات کی بھی ضرورت ہوتی ہے' اس لیے یہ فرقہ وقت کے ساتھ روایتی ہندو ندہب میں مل گیا۔ اس فرقہ کے اہم افراد تھے سورداس' کمی داس' ودیا پتی اور میرا بائی۔

تگون فرقے کے لوگ اس کے قائل تھے کہ خدا تمام اوصاف سے مبرا ہے۔ اس
لیے اس کی کوئی شکل اور ہیئت نہیں ہے۔ للذا نہ اس کے بت بن سکتے ہیں 'نہ مندر
اور نہ پجاریوں کی ضرورت ہے اور نہ رسومات کی۔ اس فرقہ کے اہم افراد تھے کبیر
داس 'رائے داس' غریب داس' اکھو بھگت' چرن داس اور دادو دیال' اس فرقے کے
نظریات نے پیشہ ور آجروں' اور مزدوروں کو متاثر کیا۔ کیونکہ برہمنوں نے انہیں علم
سے محروم رکھا تھا اس لیے یہ کتابی علم کا نماق اڑاتے ہیں۔ کبیر کہتا ہے کہ: "میں وہ
کتا ہوں کہ جو میں دیکھا ہوں' تم وہ کتے جو کتابوں میں لکھا ہے۔" وہ اپنے تجربہ سے
یہ بھی کہتے تھے کہ زیادہ علم غرور پیدا کرتا ہے۔ اس لیے کتابی علم سے زیادہ فرد کے
لیے جذبہ محبت ضروری ہے۔

معاشرے کے بیہ مظلوم اور پسے ہوئے طبقے جو تمام سہولتوں اور مراعات سے محروم تھے اِن کے لیے بیہ عمد کلیوگ یا تاریک دور تھا۔ تلسی داس کہتا ہے کہ:

"تاریکی کا زمانہ ہے۔ حکمران بے رحم ہیں جو حماقت پر مبنی فیطے کرتے ہیں۔ کسانوں کے لیے کوئی فصل نہیں' فقیروں کے لیے کوئی خیرات نہیں' تاجروں کے لیے کوئی کاروبار نہیں' ملازمت کرنے والوں کے لیے کوئی روزگار نہیں' مظلوم لوگ ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں کہ کہاں جائیں؟کیا کریں؟

جب حقیقی دنیا میں باعزت اور خوش حال ہونے کے کوئی ذرائع نہ ہوں تو لوگ خیال دنیا بناتے ہیں۔ اسی محروی کے ماحول میں تلسی داس نے "رام راجیہ" کا ایک یوٹوبیائی تصور پیش کیا۔ سر داس نے "سر ساگر" میں ایک مثالی گاؤں اور روی داس (رائے داس) نے "بیگم پور" میں ایک مثالی شہر کی تصاویر کھینچی ہیں۔ ان تنحیلاتی ملک گاؤں اور شہر میں مساوات ہے فات پات کا فرق نہیں' امن و امان ہے' اور

خوش حالی ہے۔

یمال پر بیہ سوال ابھر ہا ہے کہ کیا بیہ تحریک محض فرد کی نجات کے لیے تھی یا معاشرے کو تبدیل کرنے کے لیے؟ اس میں فرد کی نجات پر زور ہے اور اس نجات کے لیے خدا کی ذات پر انحصار ہے۔ خدا ہی ظالموں کو ان کے اعمال کی سزا دے گا۔ جمال تک دنیا کا تعلق ہے تو بیہ خیرو شرکے تصادم کی جگہ ہے 'انسان اور معاشرے کی کش کی جگہ نہیں۔

ایک اور سوال میہ پیدا ہوا کہ بھگتی تحریک اسلام کے جواب میں ابھری؟ کے۔ ایم- پائیر نے لکھا ہے کہ اسلام نے ہندو ساج کو زخمی کر دیا تھا۔ بھگتی تحریک نے ان زخموں پر مرہم لگایا اور ان کی اذبیت کو کم کیا۔ لیکن بیہ اس لیے صحیح نہیں کہ بھگتی تحریک اسلام کے آنے سے بہت پہلے جنوبی ہند میں شروع ہو چکی تھی۔ اگر دیکھا جائے تو ہر تحریک کی بہت سی جمعین ہوتی ہیں' بھگتی تحریک بھی سیدھی لائن میں نہیں جا رہی تھی' بیہ ان تبدیلیوں سے متاثر ہو رہی تھی کہ جن سے ہندوستانی ساج دوچار تھا۔ شہوں کے پھیلاؤ نے وست کار' ہنرمند' اور پیشہ ور لوگوں کی ساجی حیثیت کو بلند کر دیا تھا۔ جولاہے' سنار' اسلحہ بنانے والے اور رنگریز وغیرہ دولت کی وجہ سے اپنا ورجہ بلند کر رہے تھے' ان کا ساج میں عزت و وقار پیدا ہو گیا تھا۔ محنت کی تقسیم نے ذاتوں کو مزید ذاتول میں پھیلا دیا تھا۔ دیہاتوں میں جاگیرداردں کے ساتھ دولت مند کاشتکار بھی ابھر رہے تھے۔ برہمنوں نے غربت سے مجبور ہو کر معمولی پیشے اختیار کرنا شروع کر دیئے تھ' جیسے تاجروں کے ہاں کارک یا حساب کتاب رکھنا۔ اسلام نے اس تبدیلی کے عمل کو اور تیز کر دیا تھا۔ جب فارس وربار کی زبان ہوئی تو برہمنوں اور کایستھوں نے سنسكرت چھوڑ كر فارى اختيار كرلى- سنسكرت كے اثر كم ہونے كا نتيجہ يہ ہوا كہ مقامي زبانیں ترقی پذر ہونا شروع ہو ئیں۔

یہ وہ حالات تھے کہ جن میں کبیر' روی واس' اور رکھو نے اپنے پیشوں پر فخر کیا

ہے۔ لیکن بھلتی تحریک کا ایک دو سرا رخ بھی ہے۔ جب اور ننگ زیب کے زمانہ میں مهارا شخریں مغلوں کے خلاف تحریک شروع ہوئی تو اس وقت رام داس نے آزادی کی جدوجہد میں شیوا جی کی جملیت کی۔ یہ قوم پرستی کی تحریک "مهارا شخر دهرم" کے نعرہ کے تحت مقبول عام ہوئی۔ اس کے پس منظر میں مهارا شخر کی بدلتی ہوئی صورت حال تھی کہ جس میں جاگیردار اور وطن دار معاشی طور پر طاقت ور ہو گئے تھے اور اب وہ مغلوں کی حکومت ختم کر کے مهارا شخر میں اپنا اقتدار قائم کرنا چاہتے تھے۔ اس عمل میں رام کی حکومت ختم کر کے مهارا شخر میں اپنا اقتدار قائم کرنا چاہتے تھے۔ اس عمل میں رام داس اور بھگتی تحریک نے مغلول کے خلاف ان کا ساتھ دیا۔

یمی تبدیل ہوتی ہوئی صورت حال ہم پنجاب میں دیکھتے ہیں کہ جہاں نرگون بھگتی فرقہ سے تعلق رکھنے والے نائک نے باہمی ملاپ اور ہم اینگی کا پرچار کیا۔ لیکن بعد کے ساسی حالات نے ان کے پیرووں کے خیالات کو تبدیل کر دیا۔ ان کے جانشین گرو وقت کے ساتھ دولت مند اور طاقت ور ہوتے چلے گئے 'کیونکہ سکموں کو 10% آمدن کا حصہ گرو کو دینا ہو تا تھا۔ سکھوں کی وفاداری کو مشکم کرنے کی غرض سے ان میں نظم و ضبط قائم کیا گیا۔ جب سکھ گروؤں اور مغلوں میں تصادم ہوا تو سکھوں میں ان کے خلاف زبردست تحریک پیدا ہوئی اس تحریک میں اس وقت اور توانائی آئی جب ان کے کئی گرو مخل حکومت کے ہاتھوں قتل ہوئے۔ ان حالات میں گرو گوہند سکھے (1660\_1708) نے سکموں کی پرامن جماعت کو ایک منظم' تربیت یافتہ جنگ جو جماعت میں تبدیل کر دیا۔ اب نائک کے تصورات و نظریات کے تحت سکھ پرامن ' اطاعت گزار' اور فرمال بردار نہیں رہے' بلکہ باغی' جنگ جو' اور لڑنے والے ہو گئے۔ اس جماعت کی ایک خصوصیت یہ تھی کہ اس میں ہر نسل اور ذات کے لوگ شامل تھے' وہ تمام لوگ کہ جو کسی نہ کسی شکل میں حکومت کے ہاتھوں ظلم کا شکار تھے۔ اس لیے اس جماعت میں مساوات کی بنیاد پر سب کو متحد کیا گیا۔

گرو گوہند سنگھ نے ایک تو "مسند" یا سکھ سرداروں اور جاگیرداروں کے خلاف مہم چلائی تاکہ ان کی طاقت ٹوٹے۔ پھر "گرو" کا عمدہ ختم کر کے تمام اختیارات سکھ کمیونی لینی "خالصہ" کے حوالے کر دیئے۔ سکھوں کو اپنی شناخت قائم کرنے کے لیے اس نے علامات مقرر کیں 'جن میں کنگھا' کچھا' کڑہ' کرپان' پگڑی' کیس شامل تھے۔ ہر سکھ کو نام

کے ساتھ ''نگھ'' لگانا شامل ہوا۔ اب تک یہ مراعت راجپوتوں کو تھی' اب سکھوں نے اسے اپنے نام کا حصہ بنالیا جو کہ ان کی بمادری اور جرات کو ظاہر کر تا تھا۔

کے اسے اپنے نام کا حصہ بنا لیا جو کہ ان کی بمادری اور جرات کو طاہر کر ما تھا۔
مماراشر اور پنجاب میں بھگتی تحریک نے حالات کے تحت خود کو بدل لیا اور اپنے ابتدائی اصولوں اور تعلیمات سے ہٹ کر' اس کے ماننے والوں نے دونوں جگہ مغلوں کے خلاف جدوجمد کی۔ مماراشر میں اس نے قوی تحریک کی شکل اختیار کی' تو پنجاب میں نہبی بنیادوں پر سکھوں کو متحد کر کے' ہندووں اور مسلمانوں سے علیحدہ کر دیا۔
میں نہبی بنیادوں پر سکھوں کو متحد کر کے' ہندووں اور مسلمانوں سے علیحدہ کر دیا۔
آنے والے حالات میں سکھ اس قابل ہوئے کہ پنجاب میں اپنی ریاست قائم کر سکیں۔
بھتی تحریک کی اس تبدیلی کو مغل سلطنت کے زوال میں بمتر طریقہ سے سمجھا جا
کہ عقلی تحریک کی اس تبدیلی کو مغل سلطنت کے زوال میں بمتر طریقہ سے سمجھا جا
کے مختلف اور بکھرے ہوئے عناصر کو متحد کر دے' گر اس کی یہ کوشش ناکام ہوئی۔
کے مختلف اور بکھرے ہوئے عناصر کو متحد کر دے' گر اس کی یہ کوشش ناکام ہوئی۔
ہندوستان میں مماراشر پنجاب' راجپو تانہ اور وسط ہند میں جاگیردار مضبوط ہوتے چلے
ہندوستان میں مماراشر میں شیوا جی کی راہنمائی میں اور پنجاب میں گرو گوبند شکھ کے ذیر
مغلوں کے خلاف متحرک ہوا۔ دو سری طرف جاٹ' راجپوت' اور رو پہلہ مغل
عومت پر کاری ضربیں لگا رہے تھے۔ ان حالات میں مغل سلطنت اپنے دفاع میں ناکام
مومت پر کاری ضربیں لگا رہے تھے۔ ان حالات میں مغل سلطنت اپنے دفاع میں ناکام

یہ وہ حالات تھے کہ جن میں ہندوستان کے دانشوروں نے اس پر غور کیا کہ اس مرکزیت کو کیسے بحال کیا جائے؟ مغلول کی طاقت و اقتدار کو کیسے واپس لایا جائے۔ ان میں شاہ ولی اللہ (وفات 1762) قابل ذکر ہیں کہ جنہوں نے مغل حکومت کی خرابیوں کی نشان وہی کرتے ہوئے ان کے لیے اصلاحات تجویز کیس۔ جن خرابیوں کی جانب انہوں نے اشارہ کیا وہ یہ تھیں:

امراء' علاء' شاعر اور فوجی خزانہ سے تنخواہیں لیتے ہیں گر اس کے بدلے میں کھھ کام نہیں کرتے ہیں۔ کسان' مزدور' اور تاجر کام کرتے ہیں گر انہیں اس کا صلہ نہیں ملتا ہے۔ اس لیے یہ طبقے ریاست کے خلاف ہو گئے ہیں۔ ریاست کی کمزوریوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے مرہرٹر' سکھ' اور راجپوت طاقت ور ہو رہے ہیں۔ ال خرابیوں کو دور کرنے کی تجاویز یہ ہیں:

1- جانوں کے خلاف ممم چلائی جائے۔

2- ریاست کے نزانہ میں اضافہ کے لیے ضروری ہے کہ خالصہ جاگیر میں اضافہ کیا جائے۔

3- امراء سے جاگیریں واپس لے کر انہیں نقذ شخواہیں دی جائیں۔

4- جو لوگ نااہل اور تکتے ہیں انہیں سرکاری ملازمتوں سے نکال دیا جائے۔

5- ہماور فوجیوں کا تقرر کرکے انہیں پابندی سے تنخواہ دی جائے۔

6- خالصه جاگیر کو نه تو مقاطع پر دیا جائے اور نه اس پر کسی اور کو کاشت کی اجازت دی جائے۔

7- باوشاہ اور امراء عیاشی سے دور رہیں۔

شاہ ولی اللہ نے جاٹوں' سکموں' مرہٹوں' اور راجپوتوں کو ریاست کا وسمن قرار دیتے ہوئے ایک فدہمیں ریاست کا احیاء دیتے ہوئے ایک فدہمیں ریاست کا احیاء چاہتے تھے کہ جو اکبر سے پہلے تھی کہ جس میں غیر مسلموں کے ساتھ رواواری تو تھی گر مساوات نہیں تھی۔

مغل سلطنت کے زوال کے متیجہ میں تین قتم کی ریاستیں پیدا ہوئیں۔ ایک وہ جو کہ مغلوں کی وارث تھیں جیسے بنگالی' اودھ اور دکن' دوسری مرہشہ (اور بعد میں سکھ) تیسرے میسور کی ریاست کہ جس نے جدیدیت کو افتتیار کیا۔

ان میں سے وارث ریاستوں نے اگریزوں سے جدوجد نہیں کی بلکہ ان کے اقتدار کو تشلیم کر لیا۔ انہوں نے برطانوی ریڈیڈٹ کو تمام افتیارات دے دیئے اور خود ہر فکر سے آزاد ہو کر عیاثی میں مصروف ہو گئے۔ اگرچہ مرہٹوں نے فوجی اصلاحات کے ذریعہ طاقت ور ہونے کی کوشش کی' گر 1776 اور 1780 میں انہیں اگریزوں کے باتھوں محکسیں کھانا پڑیں۔

میسور ایک ایی ریاست تھی کہ جس کے دونوں حکمرانوں میں مستقبل کے بارے میں ایک وژن تھا۔ اس لیے انہوں نے ریاست کو مضبوط بنانے کے لیے صرف فوجی اصلاحات ہی نہیں کیں بلکہ اس کے ساتھ ساتی و معاثی اصلاحات سے معاشرہ کو منظم و متحد کیا۔ فوجی اصلاحات میں جدید یورٹی طریقوں کو استعال کیا وقت پر تخواہ کی اوائیگی ، فوجیوں کے لیے بیش۔ میسور فوجیوں کے لیے بیش۔ میسور کی ریاست نے بحریہ کی اہمیت کا اندازہ لگاتے ہوئے 72 مسلح جماز تیار کیے۔ کی ریاست نے بحریہ کی اہمیت کا اندازہ لگاتے ہوئے 72 مسلح جماز تیار کیے۔ میٹی سلطان نے جاگیرواری ختم کر کے زمین کسانوں کو دے دی 'گر ان پر بیہ شرط عائد کی کہ وہ زمین کو چھوڑ کر نہیں جائیں گے۔ صنعتی ترقی کے لیے کارخانے قائم کیے '

سیبی سلطان نے جامیرداری م کر سے زمین نسانوں تو دے دی حر ان پر بیہ سرط عائد کی کہ وہ زمین کو چھوڑ کر نہیں جائیں گے۔ منعتی ترقی کے لیے کارخانے قائم کیے، تاجروں کو سمولتیں دیں اور سیاسی و معاشی و ساجی طور پر میسور کو اس قامل بنا لیا کہ انگریزوں سے مقابلہ کیا جا سکے۔

انگریزوں کے ساتھ اس جدوجہد میں کسان مزدور کاریگر اس کے ساتھ تھے گر جاگردار اور قدیم امراء اپی مراعات سے محروم ہونے کے بعد اس کے مخالف ہو گئے تھے اس لیے اس کے خلاف ان میں سازشیں عام تھیں۔ جب انگریزوں نے انہیں جاگیریں واپس کرنے کا وعدہ کیا تو وہ ان کے ساتھ مل گئے۔ چونکہ حیدر علی اور ٹیپو کا تعلق نچلے طبقے سے تھا اس لیے امراء انہیں اپنے سے کم سجھتے تھے اور حیدر آباد دکن والے تو انہیں حقارت سے دیکھتے تھے۔

میسور ریاست کی اس طاقت کی وجہ سے انگریزوں نے ٹیپو کے خلاف زبردست پروپیگنڈا کیا اور اسے ندہبی جنونی کما حالانکہ وہ ندہبی طور پر برا روادار تھا اور ہندوؤں اور عیسائیوں کے ساتھ مساوی بر آؤ کرہا تھا۔ گر ان تمام خوبیوں کے باوجود اسے انگریزوں' مرہٹوں' اور حیدر آباد کی فوجوں کے ہاتھوں فکست کھانی پڑی۔

جب انگریز اپنے تمام حریفوں کو شکست دے کچے تو اہل ہندوستان کے لیے اب سوائے اس کے اور کوئی چارہ نہ تھا کہ وہ ان کے اقتدار کو تنلیم کر لیں۔ کیونکہ اٹھارویں صدی میں مغل سلطنت کے احیاء کی کوششیں بھی ناکام ہو کیں' اور میسور کی فرجی و ساجی اصلاحات بھی اسے شکست سے نہ روک سکیں' اس صورت میں انگریزوں کا افتدار میں آنا لازی ہو گیا۔

## مغل زوال

تاریخ میں شاہی خاندانوں' تہذیب و تہدن' اور معاشروں کا زوال ایک اہم موضوع رہا ہے۔ مفکرین اس عمل کو سیحنے کی کوشش کرتے رہے ہیں کہ آخر یہ عودج و زوال کن اسباب ہے ہوتا ہے؟ وہ کون می قوتیں کام کر رہی ہوتی ہیں کہ جو قوموں اور معاشروں کو عروج و زوال سے دوچار کرتی ہیں؟ اور یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ اگر ان قوانین اور اسباب کے بارے میں معلوم ہو جائے تو کیا پھر زوال کے عمل کو روکا جا سکتا ہے؟ یمال پر یہ سوال بھی اٹھتا ہے کہ عروج و زوال کے عمل کو ایک نظر سے نہیں دیکھا جاتا بلکہ کی نقطہائے نظر ہوتے ہیں کہ جو اس عمل کو دیکھتے ہیں۔ مثلا مراعات و حکمرال طبقہ زوال کے عمل سے کس طرح سے متاثر ہوتا ہے' اس کا کیا روغل ہوتا ہے اس کی بیان میں دو اوگ جو زوال سے متاثر ہوتے ہیں! وہ لوگ جو زوال سے متاثر ہوتے ہیں ان کا اس عمل کو کس طرح سے دیکھتے ہیں؟ وہ لوگ جو زوال سے متاثر ہوتے ہیں ان کا اس عمل کو کس طرح سے دیکھتے ہیں؟ وہ لوگ جو وقت سے متاثر ہوتے ہیں ان کا اس عمل کو سے حذباتی لگاؤ ہوتا ہے اس لیے ان کے بیان میں ایک افریک کے جوالہ سے زوال کا تجزیہ کرتے ہیں وہ جذبات سے عاری ہو گذرنے کے بعد ماضی کے حوالہ سے زوال کا تجزیہ کرتے ہیں وہ جذبات سے عاری ہو گروتات کی روشنی میں اس عمل کو دیکھتے ہیں۔

یمان پھر سے سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ اگر ماضی میں ہونے والے زوال کا تاریخی شعور آ جائے تو گیا سے حال کو سیحفے میں مدد دیتا ہے؟ سے اور اس فتم کے بہت سے سوالات ہیں کہ جو زوال کے عمل سے جڑے ہوئے ہیں۔ اس ضمن میں مغل زوال موجودہ دور کے مورخوں کا ایک اہم موضوع ہے۔ اس کی وجہ سے کہ مغل دور کومت بہت زیادہ قدیم اور پرانا نہیں ہے۔ اس کا بہت مواد مورخوں کی وسترس میں ہے۔ اس عمد کا عودج جو اکبر سے لے کر اور تگ زیب تک ہے وہ بھی مورخوں کے

سامنے ہے' اور پھر اٹھارویں صدی سے اس میں جو تنزل ہوا اس کے خدوخال بھی پوری طرح سے نمایاں ہیں۔ زوال کے ان خدوخال کو ابھارنے میں برطانوی مورخوں کا پورا پورا ہاتھ ہے کیونکہ جس قدر زوال کے اسباب اور اثرات کو جابت کیا جائے گا اسی قدر برطانوی دور حکومت کو اخلاقی جواز ملتا رہے گا۔

اگرچہ عروج و زوال کا تصور تاریخ میں ہیشہ سے رہا ہے اور یہ ضرب المثل کے "ہر کمکے راز والے" اس فلسفہ کو ظاہر کرتی ہے کہ عروج پر پہنچ جانے کے بعد یا کملل حاصل کرنے کے بعد زوال کا ہونا لازی ہو تا ہے۔ روایتی طور پر زوال کو خابت کرنے کے لیے جو دلائل دیئے جاتے ہیں وہ یہ ہیں کہ یہ اللہ کی جانب سے لوگوں کے گناہوں کی سزا ہے۔ یا زوال اس لیے ہوا کہ لاگ عیاثی میں جتلا ہو گئے تھے، بدعنوانیاں ہر شعبہ میں گمری ہو گئی تھیں۔ اظاتی طور پر معاشرہ کھو کھلا ہو گیا تھا۔ لوگ روحانیت سے دور ہو کر مادی فوائد میں جتلا ہو گئے تھے۔ لازا ان کے متیجہ میں قرالی روحانیت سے دور ہو کر مادی فوائد میں جتلا ہو گئے تھے۔ لازا ان کے متیجہ میں قرالی آیا اور قومیں تاہ ہو گئیں۔

مغرب میں زوال کے عمل کو اٹھارویں صدی یں پیدا ہونے والے "ترقی" کے نظریہ کے پس منظر میں دیکھا گیا۔ یہ وہ عمد تھا کہ مغربی معاشرہ روایتی بندھنوں سے رشتہ توڑ کر نئی قوتوں کا ساتھ دے رہا تھا۔ جغرافیائی راستے دریافت ہو رہے تھے۔ تجارت بڑھ رہی تھی۔ کمنالوجی میں اضافے ہو رہے تھے 'اور سائنسی انکشافات ذہن کو وسیع کر رہے تھے 'اس لیے جب انہوں نے اپنے ترقی پذیر معاشرہ کا مقابلہ ایشیا و افریقہ کے معاشروں سے کیا تو انہیں "ترقی اور پس ماندگ" کا فرق معلوم ہوا۔ جب ایشیا کی قدیم تہذیوں کی دریافت ہوئی 'اور ان کا مقابلہ موجودہ دور کے ان معاشروں سے کیا گیا تو احساس ہوا کہ یہ معاشرے عودج کے بعد زوال پذیر ہو گئے ہیں۔

منزل' انتشار' ٹوٹ پھوٹ کے بارے میں جو تعریف '' تاریخی نظریات کی ڈ کشری''
(The Dictionary of Concepts in History) میں کی گئی ہے وہ سے کہ اس
سے مراد معاشرے کا بھر جانا ہے کہ جس کے نتیجہ میں انتشار' بدامنی' سیاسی طاقت کا
کمزور ہو جانا' معاشی بدحالی' اور ساجی ڈھانچہ کا ٹوٹنا ظاہر ہو تا ہے۔

مغل زوال کے بارے میں جو روایتی نقطہائے نظر ہیں ان کے تحت' اس زوال کی وجوہات مسلمان حکرانوں اور امراء کی فرجب سے دوری تھی۔ چو نکہ مغل حکرانوں اور امراء کی فرجب کے عورتوں کو جمع کر لیا تھا' اس وجہ سے اور امراء نے اپنے حرم میں ہر نسل و فرجب کی عورتوں کو جمع کر لیا تھا' اس وجہ سے ان میں نسلی طور پر کمزوری آتی چلی گئی یمال تک کہ ان کی خالص نسل کی وجہ سے خویاں اور صلاحیتیں تھیں وہ ختم ہو گئیں۔ اور تگ زیب کی حکومت کے خاتمہ پر ایک کے بعد ایک نالائق و عیاش باوشاہ ہوئے جن کا آگر اکبر' جمال کیر' اور شاہ جمال سے مقابلہ کیا جائے تو وہ بہت ہی ناکارہ ثابت ہوں گے۔ یا مغل زوال کی ایک وجہ اور نگ زیب اور اس کی فرجی پالیسی تھی وغیرہ۔

مغل زوال کے بارے میں مورخ کیا کہتے ہیں؟ اس کو کس زاویہ سے ویکھتے ہیں؟
اس زوال کے کیا کیا اسباب بتاتے ہیں؟ اس موضوع پر آندریا ہنٹرے
اس ترال کے کیا کیا اسباب بتاتے ہیں؟ اس موضوع پر آندریا ہنٹرے
(Andrea Hintze) نے (Andrea Hintze) نے وجدید مورخوں نے لکھا ہے۔

مثلاً ابتدائی دور کے دو مورخ ولیم ارون (22-1921ء) اور جادو ناتھ سرکار (1932ء) مغل زوال کی علامتوں کا تذکرہ کرتے ہوئے اسے باوشاہوں کی عیاثی ورباری سازشیں امراء کی نالائق و بدعنوانی قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک مغل زوال اس کے ہوائیونکہ بنگال اودھ اور بنگال کی ریاسیں مرکز سے جدا ہو کر خود مخار ہو گئیں۔ صوبائی گورنر مغل مرکز کے کمزور ہو جانے کی وجہ سے تقریباً خود مخار ہو گئے۔ 1700ء کی دہائی کے بعد سے یا تو انہوں نے مرکز کو ریونیو دینا بند کر دیا یا آگر دیا ہی تو بہت کی دہائی کی۔ اس کے علاوہ مرکز کی کمزوری کی وجہ سے جاٹوں 'سکھوں اور مربٹول نے اوائیگی کی۔ اس کے علاوہ مرکز کی کمزوری کی وجہ سے جاٹوں 'سکھوں اور مربٹول نے مغل نظام کو توڑ کر اپنا نظام قائم کیا۔ ان کی جمایت کسانوں اور مجلی ذات کے لوگوں نے کی۔ راجیوت ریاستیں جو اب تک مغلوں کی حلیف تھیں انہوں نے بھی اپنی وفاداری کی۔ راجیوت ریاستیں جو اب تک مغلوں کی جلیف تھیں انہوں نے بھی اپنی وفاداری کو تبدیل کر لیا۔ 1720ء کی دہائی کے بعد فرخ آباد اور روھیل کھنڈ کی افغان ریاستیں کو تبدیل کر لیا۔ 1720ء کی دہائی کے بعد فرخ آباد اور روھیل کھنڈ کی افغان ریاستیں وجود میں آئیں جو کہ مغلوں کی بہت زیادہ وفادار نہ تھیں۔ اٹھارویں صدی میں یور پی اقوام تجارت کے ساتھ ساتھ اپنا سیاسی اقتدار بھی بردھا رہیں تھیں۔ اٹھذا ان سب عوامل اقوام تجارت کے ساتھ ساتھ اپنا سیاسی اقتدار بھی بردھا رہیں تھیں۔ لئذا ان سب عوامل

نے مل کر مغلوں کے زوال میں حصہ لیا۔

1950ء کی دہائی میں زوال کے ان روایق نقطہائے نظر کو رد کیا گیا اور اس کا تجزیہ کیا گیا کہ آخر مغل نظام حکومت کیوں ناکام ہوا؟ اس میں خاص طور سے اس پہلو پر زور دیا گیا کہ آخر مغل نظام حکومت کیوں ناکام ہوا؟ اس میں خاص طور سے اس پیدا ہونے والی خرابیاں تھیں۔ اورنگ زیب نے دکن کی معملت کے بعد جب نئے منصب داروں کا تقرر کیا تو انہیں جاگیریں بھی دیں۔ چونکہ جاگیروں کی تعداد کم تھی' اس لیے یہ جاگیریں خالصہ سے بھی دی گئیں' جس کی وجہ سے ربونیو کے نظام پر اثر پڑا۔ جب بادشاہ کمزور ہوا تو منصب داروں نے ایک طرف تو کسانوں کا استحصال کیا' دو سری طرف ریاست کو اس کا حصہ نہیں دیا۔ کسانوں کے استحصال کی وجہ سے انہوں نے بھی بغاوتیں کیس' اور زمینیں چھوڑ کر چلے گئے۔ آمدن کی کی نے امراء کی فوجی طاقت کو بغاوت کی کمزور کیا جس نے مغل فوجی طاقت کو توڑ کر رکھ دیا۔ سیش چندر اور اطبر علی نے منصب داری اور جاگیرداری کے اس بحران کو زوال کی وجہ بنایا ہے۔

عرفان حبیب جاگیرداری کے بحران کی اصل وجہ یہ بتاتے ہیں کہ چونکہ منصب داروں کا تبادلہ ہو تا رہتا تھا' اس لیے انہیں اپنی جاگیر میں زراعت کی ترقی اور اس کی پیداوار سے بہت زیادہ دلچپی نہیں تھی۔ بلکہ ان کی دلچپی اپنی جاگیرسے زیادہ سے زیادہ ریونیو اور نمینداروں کی بناوتیں ہوتی تھی۔ اس کے بتیجہ میں کسانوں اور زمینداروں کی بناوتیں ہوتی جنوں نے جاگیرداری نظام کو کمزور کر دیا۔

مورخوں نے منصب داری کے بحران کے ساتھ ساتھ ان طاقتور طبقات کی بھی نشان وہی کی ہے کہ جنہوں نے معاشرہ کی تبدیلیوں میں اہم حصہ لیا۔
لیونارڈ کیرن (Leonard Karen) نے اپنے مقالہ' دی گریٹ فرم تھیوری لیونارڈ کیرن (The Great Firm Theory) میں بکرز' ساہوکاروں' صرافوں' اور مہاجنوں کے کردار پر روشنی ڈائی ہے کہ جو اٹھارویں صدی میں اہم طبقہ کی صورت میں ابھرے۔
اس عہد میں سیٹھوں کی بری بری تجارتی فریس قائم ہوئیں کہ جن میں سے اکثر کو ریونیو جمع کرنے کا کام دیا گیا۔ 1650ء سے 1750ء تک ان فرموں کا کام خاص طور سے

علاقائی ریاستوں میں بہت زیادہ بردھ گیا۔ جہاں سے یہ علاقائی طاقتوں سے مل کر وہاں سرمالیہ کاری کر رہے تھے۔ مغل حکومت اور تاجروں میں ستہویں صدی تک تو تعاون رہا۔ یہ مغل بادشاہ اور امراء کے ساتھ مل کر تجارت کرتے تھے۔ گر اورنگ زیب کے عمد سے تبدیلی آنا شروع ہوئی۔ جب 1664ء میں شیواجی نے سورت کے شہر کو لوٹا اور تاجروں کو حکومت کی جانب سے کوئی تحفظ نہیں ملا تو یہ سورت چھوڑ کر پونا چلے گئے۔ 1702ء میں جب اورنگ زیب نے ان سے قرضہ مانگا تو انہوں نے انکار کر دیا۔ لنذا اٹھارویں صدی میں مغل حکومت اور تاجروں کے کشیدہ تعلقات کا اندازہ اس سے ہو تا ہے کہ یہ مغل شہروں کو چھوڑ کر علا قائی ریاستوں اور ان کے شہوں میں چلے گئے کہ جمال انہیں تحفظ ملا۔ اسی دوران انہول نے بوریی اقوام اور ان کے تاجروں سے تعلقات برمھائے اور ان شہول میں انہوں نے تجارتی وفاتر قائم کیے کہ جمال بورنی تھے، جیسے کلکتہ' بونا اور بمبئ- 1664ء سے 1677ء تک 8 اہم گراتی فرمیں کمپنی کو کریڈٹ یر روپیہ مہیا کر رہیں تھیں۔ ان فرموں کی سرگرمیوں کا اندازہ اس سے ہو تا ہے کہ ایک سجراتی فرم سورت سے مرشد آباد' وہال کلکتہ' اور پھروہاں سے بنارس گئے۔ چونکہ ان کے ممینی سے تجارتی تعلقات تھے اس لیے یہ ممینی کے بکرز کملاتے تھے۔ بنگال کا مشہور سیٹھ' جگت سیٹھ سورت سے مرشد آباد آیا تھا' اس نے کمپنی سے اپنے تعلقات کی وجہ سے پلاس کی جنگ میں ان کا ساتھ دیا۔

1750ء میں کمپنی نہ صرف ان سے ادھار لیتی تھی' بلکہ یہ اس کے علاقوں میں ریونیو بھی جمع کرتے تھے۔ اگرچہ بعد میں جب کمپنی سابی اقتدار میں آئی تو اس نے ان تجارتی فرموں سے اپنے تعلقات ختم کر لیے۔ لیکن اس پورے تجزیہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ تاجروں اور ساہوکاروں کے طبقہ نے علاقائی طاقتوں کو مفبوط بنانے اور یورپیوں کو مدد دینے میں اہم کردار ادا کیا۔

زوال کی معاثی وجوہات میں زراعت اور پیداوار کا بحران' تجارت اور صنعت و حرفت کی کمزوری کی وجہ سے اقتصادی نظام کمزور ہوا چونکہ تمام معاثی سرگرمیوں کا انحصار ریاست پر تھا اور بیورو کرلیی اس کو منظم کرتی تھی' اس لیے جب امپیریل سٹم ٹوٹا تو اس کے ساتھ ہی معاثی نظام بھی ٹوٹ گیا۔ چونکہ وقت کے ساتھ ساتھ مغل طومت کے خرچ آمدنی سے بورا طوحت کے اس لیے اس فرق کو کی اور آمدنی سے بورا نہ کیا جا جا داری تھا' انہیں نقد اوائیگی نہ کیا جا سکا۔ چودھربوں اور زمینداروں کا طبقہ جو کہ غیر پیداواری تھا' انہیں نقد اوائیگی نہ ہو سکی' جس کی وجہ سے یہ بیروزگار ہو کر حکومت کے خلاف ہو گئے۔ یمی صورت صنعت کاروں اور آجروں کی تھی کہ جن سے ریاست کا مطالبہ ان کی آمدن و منافع سے زیادہ تھا' اس لیے معاثی ترقی آگے نہیں بڑھ سکی اور ایک جگہ رک گئی۔ ٹکنالوجی میں کوئی ترقی نہیں ہوئی' اشیاء کی مائگ بڑھنے اور منڈیوں کے لیے پیداوار کو بڑھانے میں کوئی ترقی نہیں ہوئی' یمی وجہ تھی کہ ریاست مالی طور پر کھو کھلی ہوتی چلی گئے۔

مغربی مورخوں نے مغل زوال کی وجہ مشرق کی مطلق العنان کومت کو بتایا ہے کہ جس میں بادشاہ تمام افتیارات کا مالک تھا۔ اس کی مطلق العنانی کی وجہ یہ تھی کہ یسال کوئی نجی جا کداو کا اوارہ نہ تھا' للذا طاقت ور جا گیرواروں اور امراء کے نہ ہونے کی وجہ سے بادشاہ کی طاقت کو چیلنے کرنے والا کوئی طبقہ نہیں تھا۔ ریاست کی مرکزیت اور استحصال نے عوام کو بے حس بنا ویا تھا۔ وٹ فوگل (W. Fogel) نے مشرق کی مطلق العنان حکومتوں کے بارے میں جو نظریہ ویا ہے وہ یہ ہے کہ مرکزی حکومت طاقور یورو کرلی کی مدد سے پانی پر کنٹرول کر کے کسانوں پر اپنے تسلط کو بر قرار رکھتی تھی' اس لیے زراعتی ذرائع پیداوار پر اس کا کنٹرول تھا' جس نے اسے بے پناہ طاقت وے دی تھی۔ ہندوستان پر نئی تحقیق نے اس نظریہ کو چیلنے کیا ہے۔ اس کے جواب میں کہا گیا کہ ایسا نہیں تھا کہ تمام طاقت مرکز میں جمع ہو گئی تھی' اس کے بر عکس مقامی جماعتیں اور گروپس اپنے اپنے علاقوں میں افتیارات رکھتے تھے' اس لیے یہ طاقت کا ڈھانچہ مطلق العنان نہیں تھا۔

عرفان صبیب کے مطابق بیورو کرلی کی طاقت' ٹیکس جمع کرنے اور معاثی ذرائع کو اکٹھا کرنے میں تھی' اس لیے جب کسانوں کا استحصال ہوا تو انہوں نے بعاوت کی۔ لانڈا کسان بے حس اور مجبور نہیں تھے' وہ طاقت کو چینج کرتے تھے' مطلق العنائیت کے نظریہ کو اس وجہ سے بھی رو کیا گیا کہ جب تاریخ میں بچلی سطح کی سرگرمیوں کا جائزہ لیا گیا۔ ان موضوعات میں فرقہ وارانہ تحریکیں' مندروں کی تنظیم' گاؤں کی زندگی' اور دیمات کے روزمرہ کے معلومات پر روشنی ڈالی گئی۔ اس سے ریاست کی تشکیل' اس کی طاقت' اور تبلط کا ایک نئے زاویے سے جائزہ لیا گیا' اور نتیجہ کے طور پر یہ سامنے آیا طاقت' دیاست مطلق العنان نہیں تھی' اور نہ ہی معاشرے کے تمام پہلوؤں پر چھائی ہوئی میں۔

علاقائی تاریخوں کے تجزیہ کی صورت میں کہ جو اٹھارویں صدی میں ابھری تھیں'
ان پر کی گئی تحقیق کی روشنی میں ریاست اور دیمات کے مختلف طبقوں کے درمیان
تعلقات کا جائزہ لیا گیا تواس سے یہ ثابت ہوا کہ دیماتی زندگی اور اس کے شعبہ جات
مقامی اداروں کے ماتحت تھے۔ یمال پر طاقت اوپر سے نیچے آ رہی تھی کہ جس میں پچلی
سطحوں پر بھی اختیارات تھے۔ للذا مطلق العنانیت کا نظریہ اس صورت میں بھی پورا
نہیں از تا ہے۔ مزید یہ بات بھی کہی گئی کہ مغل حکومت کی بنیاد ذاتی وفاداری پر تھی'
اس لیے یہ مطلق العنان نہیں بلکہ پدرانہ تھی'کہ جس میں حکمران کو مائی باپ سمجھا جا تا

اٹھارویں صدی میں منصب داری اور جاگیرداری کا بحران اس وجہ سے اور زیادہ علین ہو گیا کیونکہ مغل بادشاہ اپنی قوت و اختیارات کو کمزور کر چکا تھا۔ صوبائی گورنر طاقت ور اور خود مختار ہو گئے تھے۔ جن منصب داروں کے پاس جاگیریں تھیں، وہ اشیں "وطن جاگیر" میں بدل رہے تھے جس کا مطلب تھا کہ یہ موروثی ہو رہی تھیں۔ اگر کسی جاگیروار کا تبادلہ ہو تا تھا، تو اس جاگیر کا منصب دار اسے چارج دینے سے انکار کر دیتا تھا، اس لیے بادشاہ کی جانب سے دی گئی جاگیر پر اسی وقت قبضہ ہو تا تھا کہ جب منصب دار کے پاس فوج ہو۔ وہ منصب دار جنہیں نفتہ شخواہ ملتی تھی، جاگیروں کے نہ منصب دار کے پاس فوج ہو۔ وہ منصب دار جنہیں نفتہ شخواہ ملتی تھی، جاگیروں کے نہ منصب دار سے بیروزگار ہو گئے۔

صوبائی گورنروں کے بااختیار ہونے کے بعد سایی طاقت مرکز سے صوبوں کو منتقل

ہو گئی۔ مرکز کے کمزور ہونے سے بادشاہ کو صوبوں کے بارے میں جو معلومات ملتی تھیں ' وہ ذرائع ابلاغ کی خرابیوں کی وجہ سے ملنا یا تو کم ہو گئیں یا بند ہو گئیں اور بادشاہ ضوبائی امراء کی سرگرمیوں سے پوری طرح سے باخر نہیں رہا۔ شاہی واقع نویس جو اس سے پہلے بادشاہ کو صوبائی حالات سے باخر رکھتے تھے۔ اب صوبائی حکومتوں کے ڈر سے تمام حالات نہیں لکھتے تھے۔

جاگرداروں کے بحران اور منصب داروں کی کمزوری نے اجارہ داری کے ادارے کو پیدا کیا۔ اب ساہوکار اور شمیکہ دار ان سے زمینیں اجارہ یا شمیکہ پر لے لیتے تھے۔ اس نے روایتی ساخت اور رشتوں کو توڑ دیا۔ لیکن جیسا کہ مورخوں نے بتایا ہے کہ اجارہ داری کی وجہ سے زراعتی پیداوار میں ترقی ہوئی' کیونکہ ساہو کار اور تاجر کی دلچپی اس میں تھی کہ پیداوار زیادہ ہو اور اس کی آمذیی بردھے۔ اس غرض سے اس نے زراعتی طریقہ پیداوار میں تبدیلی کی۔ جب کہ روایتی جاگیرداروں کو اس سے دلچپی نہیں تھی کیونکہ انہیں جاگیریں تین سے چار سال کے لیے ملتی تھیں' لاذا وہ آمذتی میں نیادہ دلچپی نہیں تھی۔

صوبائی ریاستیں اپنے ذہین اور باعمل حکام کی وجہ سے انظای معاملات میں اور مالی طور پر مغل حکومت سے زیادہ کامیاب رہیں۔ انہوں نے آمدنی کو بردھانے کی غرض سے زراعت و صنعت و حرفت اور تجارت میں دلچیں گی۔ ان میں مرشد قلی بنگال ' بربان الملک اودھ اور نظام الملک و کن میں مشہور ہوئے۔ اپنے اقتصادی استحکام کی وجہ سے الملک اودھ اور نظام الملک و کن میں مشہور ہوئے۔ اپنے اقتصادی استحکام کی وجہ سے سے اس قابل ہوئے کہ نقافتی سرگرمیوں کی سربرستی کر سکیں ' للذا ان علاقائی حکومتوں میں شاعر و ادیب اور صنعت و دست کار جمع ہو گئے ' جب کہ مرکز ان لوگوں سے خالی ہوتا چلاگیا۔

مغل ریاست کی کمزوری اور زوال کے بارے میں ایک نقطہ نظریہ ہے کہ مرہٹوں' سکھوں' جاٹوں' راجہوتوں' اور رو صلوں نے ان کی طاقت کو چیلنج کیا' اور علاقائی طور پر اپنے سیاس اقتدار کو قائم کیا۔ ہندوستان کی تاریخ میں پہلی مرتبہ یہ گروہ نسلی طور پر یا برادری کے جذبہ کے تحت متحد ہوئے ورنہ اس سے پہلے کسی فرد کی راہنمائی میں لوگ جمع ہوتے تھے۔ ان سب میں 'سب سے برا چینج مرہوں کی جانب سے تھا' جو شیوا جی کی سرکردگی میں ایک طاقت بن کر ابھرے تھے۔ اسے ہندو ندہب کے احیاء اور مماراشٹر میں قومی آزادی کی تحریک کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ لیکن عرفان صبیب اسے مغل سیاسی اور معاشی نظام کی کمزوری اور ان کی خرابی قرار دیتے ہیں عرفان حبیب اس تحریک میں لیڈر کہ جن سے نگک آکر مرہوں نے مغلوں کے خلاف بغاوت کی۔ اس تحریک میں لیڈر خود تو زمیندار تھے جب کہ ان کی فوج میں کسان شامل تھے' جو فدہب اور ذات کی بنیادوں پر متحد ہوئے تھے'کی قومی مقصد اور جذبہ کے تحت نہیں۔

مرہٹہ قوم میں تحریک اس لیے شروع ہوئی کیونکہ پندرہویں سے اٹھارویں صدیوں میں مہاراشر میں دیمانوں کی توسیع ہوئی' نئی زمینیں کاشت کاری کے قابل ہوئیں۔ جس کی وجہ سے دیمانوں کی زندگی میں فرق آیا جن کے پاس نجی جائداد تھی' ان خاندانوں کے پاس دولت آئشی ہو گئ' اس لیے 1670ء میں انہیں خاندانوں کی جائب سے بغاوتوں کی ابتداء ہوئی۔ چونکہ ان کے ساج میں ذات پات کی سختیاں نہیں تھیں' اس لیے ان کے اتحاد میں بیر رکاوٹ نہیں بنی۔ شیوا جی نے اول دو سرے مرہٹہ سرداروں کی طاقت کو توڑا' اور انہیں اپنی فوج میں شامل کیا۔ اس کی فوج کے سپائی غریب کسان تھے' لیکن جب شیوا جی کو فوجی کامیابیاں ہوئیں تو دو سرے علاقوں سے مالی و اقتصادی ماہرین اس کے ساتھ آگر مل گئے۔

یمی کچھ صورت حال سمعول کی تھی کہ جو مغل حکومت کے استحکام کے دوران زراعت کی ترقی اور تجارت میں حصہ لینے کی وجہ سے مالدار ہو گئے تھے' انہیں جنگجو کسانوں کی جمایت مل گئے۔ کیونکہ ان کے بال بھی ذات پات کی قید و بند نہیں تھی۔ ان دونوں تحریکوں سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ اگرچہ مغلوں نے وسیع بنیادوں پر ایک کلچر نو پیدا کیا تھا' اور اس کی ترقی کے لیے اپنے ذرائع کو بھی استعال کیا تھا' مگر ان کے اس وسیع اور ریاسی کلچر میں مقامی کلچر ختم نہیں ہو سکا' اس لیے مربر شر اور سکھ اپنے اپنے مقامی کلچروں کے حامی بن کر ابھرے۔ ان دونوں تحریکوں نے اپنی برادریوں کو نیلی مقامی کلچروں کے حامی بن کر ابھرے۔ ان دونوں تحریکوں نے اپنی برادریوں کو نیلی بنیادوں پر اکٹھا کیا اور مغلوں کی طاقت کو چیلنج کیا۔

ایک نظم نظریہ بھی ہے کہ مغل ریاست اٹھارویں صدی میں ہونے والی تبدیلیوں کا ساتھ نئیں دے سکی۔ اس لیے اس کی کمزوری ان تبدیلیوں سے مطابقت نہ رکھنا ہے۔ اس لیے اس کی مخروری ان تبدیلیوں سے مطابقت نہ مضبوط مردی کہ جب تک اس نے مقامی جماعتوں اور گروپوں کو کنٹرول میں رکھا کیکن مضبوط مردی کہ جب تک اس نے مقامی جماعتوں اور گروپوں کو کنٹرول میں رکھا کیکن جب یہ گروپس اس کے کنٹرول سے نکلے یو زوال ہونا شروع ہوا۔ اس وجہ سے زوال کی وجہ کسانوں کا استحصال یا ریاست کے برجھتے ہوئے مطالبات نہ تھے کملکہ ریاستی کے دول کا کمزور ہونا تھا۔

یہ کہنا بھی غلط ہے کہ مغل دور کومت میں ریاست استحصالی اوارہ تھی۔ کیونکہ جن علاقوں میں ان کے خلاف بعناو تیں ہوئیں وہ علاقے ملی طور پر خوش حال تھے' اس طرح سے مغلوں نے تاجروں کی حوصلہ افزائی کی جس کی وجہ سے تاجر طبقہ اہم بن کر ابھرا۔ اٹھارویں صدی میں تاجر' امراء' عمدیدار' فوجی افسر' اور مغل دربار' ان سب علاپ سے سرمایہ کا پھیلاؤ ہوا' اس پھیلاؤ میں عام کسان بھی شریک ہوگیا اور معاثی نظام کا حصہ بن گیا۔ اس وجہ سے مغل معاشرہ تجارتی' زراعتی' اور اقتصادی طور پر ایک متحرک معاشرہ تھا کہ جس میں بینکنگ سٹم' ہنڈی' اور دوسرے کاروباری طریقے پوری طرح سے استعال ہو رہے تھے۔ اس لیے جب ایسٹ انڈیا کمپنی یماں پر تخری تو یہ تاجروں نے مل کر خورت کے ساتھ مل گیا' کیونکہ یورپی اور مقامی تاجروں نے مل کر تجارت کو آگے برحمایا۔ یہ تاجروں کے اپنے مفاوات تھے کہ انہوں نے کمپنی کا ساتھ تخارت کو آگے برحمایا۔ یہ تاجروں کے اپنے مفاوات تھے کہ انہوں نے کمپنی کا ساتھ جھاڑوں میں الجھ کر سیاسی فوائد کو اس نے تجارتی طور پر برجاتے کیا اور ان کے سیاسی جھاڑوں میں الجھ کر سیاسی فوائد کو اس نے تجارتی طور پر استعال کیا' اور اپنی مالی حالت کو مضبوط کیا۔

اس وجہ سے تمپنی کے اقتدار کو ایک نے نقطہ نظرسے دیکھنے کی ضرورت ہے۔ اس میں علاقائی طاقتوں کا عروج' مغل مرکز کا مالی طور پر کمزور ہونا' اور صوبائی حکومتوں پر انحصار کرنا شامل تھا۔ جب ایک مرتبہ یہ صوبائی حکومتیں تمپنی کے ہاتھوں شکست کھا تکئیں تو پھر مغل ریاست کو بچانے والا کوئی نہیں رہا۔ اس لیے یہ ولیل کہ مغل زوال اس وجہ سے ہوا کہ بادشاہ جلد جلد بدلتے رہے،
یہ غلط ہے کیونکہ آخری عمد مغلیہ کے زیادہ بادشاہوں نے طویل عرصہ تک حکومت کی،
مثلاً اور تگ زیب نے 49 سال، محمد شاہ نے 29 شاہ عالم دوم نے 47 اور اکبر شاہ نے
مثلاً اور تگ زیب نے 49 سال، محمد شاہ ہوتا ہے کہ مغل خاندان تخت شاہی پر مشحکم
تھا، حکومت اور ریاست کی کمزوری اس کا مالی اور سایس بحران تھی۔

مغل زوال کا احساس ہندوستان کے معاشرے میں اس وجہ سے گرا ہوا کیونکہ جو ادیب و شاعر' اور مورخ دربار سے نسلک تھ' انہوں نے اپنے دور کے حالات کو برے درد تاک طریقہ سے پیش کیا ہے۔ شاعروں کے «شہر آشوبوں" میں معاشرہ کی الیم تصویر ہے کہ جس میں ہر طرف جائی و بربادی ہے' خاندانوں کا اجر' تا ہے' روزگار کی تلاش میں اوھر اوھر مارے مارے پھرنا ہے۔ روایات کی ٹوٹ پھوٹ ہے' جاتے ہوئے عمد کا مرتبہ ہے' ماضی کی واپسی کی خواہشات ہیں' اپنی بے بی اور مجبوری ہے' یہ سب معد کا مرتبہ ہے' ماضی کی واپسی کی خواہشات ہیں' اپنی ہے بھی ذہن میں اس پر آشوب اس قدر جذباتی اور دل کی گرائیوں سے لکھا گیا ہے کہ آج بھی ذہن میں اس پر آشوب دور کی تصویر پورے رکھوں کے ساتھ ابھر کر آتی ہے۔ اور پھر 1857ء میں مغل بادشاہ' شنرادوں' امراء اور عالی قدر خاندانوں پر جو پپتا پڑی' اس کی داستائیں لوگوں کو آج بھی رہوں یہ جب سب کچھ ذہن کو حقائق سے دور لے جاتا ہے اور مغل زوال کا المیہ ذہنوں پر چھا جاتا ہے۔

## بیجابور کے صوفی

اسلامی معاشرے میں صوفیاء کی تحریک نے ساجی و ثقافی نہ ہی اور ساسی طور پر اہم کردار ادا کیا ہے۔ عام طور سے صوفیاء کے بارے میں یہ تاثر ہے کہ وہ عبادت میں مشغول رہنے والے ' دنیاوی جھڑوں اور بھیڑوں سے دور ' اپنے مربدوں میں گھرے ہوئے رہنے تھے۔ ان کا پیغام امن و آشتی کا پیغام تھا' ان کا تعلق عوام سے تھا' اس وجہ سے انہوں نے اسلام کو پھیلانے میں حصہ لیا۔ خاص طور سے جب ہندوستان میں صوفیاء کی تاریخ کھی جاتی ہے تو اس میں اس قدر عقیدت کا عضر ہو تا ہے کہ ان کے ملفوظات اور حکاتیوں میں وہ تاریخی حقائق غائب ہو جاتے ہیں' یا مسخ شکل میں سامنے ملفوظات اور حکاتیوں میں وہ تاریخی حقائق غائب ہو جاتے ہیں' یا مسخ شکل میں سامنے آتے ہیں۔

ایک دو سرا اہم مفروضہ یہ بھی ہے کہ صوفیاء سیاست سے دور رہے اور انہوں نے ایک مقباول کلچرپیدا کیا۔ لیکن تاریخی حقائق صوفیاء کے بارے میں ایک دو سری ہی تصویر پیش کرتے ہیں۔ حالات و ماحول کے تحت ان کا کردار بدلتا رہتا ہے۔ ان میں جنگجو اور جہادی صوفیاء بھی نظر آتے ہیں کہ جو حکمانوں کے ساتھ کافروں سے جنگ و جدل میں مصروف رہتے تھے اگر خود ان جنگوں میں شمولیت نہ کرپاتے تھے تو ان کی دعاؤں میں مصروف رہتے تھے اگر خود ان جنگوں میں شمولیت نہ کرپاتے تھے تو ان کی دعاؤں کے ساتھ حربی مسلمان حکمرال دشمنوں پر فتح پاتے تھے۔ وہ صوفی بھی تھے کہ جو بادشاہوں کے ساتھ قربی تعلقات رکھتے تھے اور سیاست میں حصہ لیتے تھے اور وہ بھی تھے کہ جو دنیاوی معاملات سے دور عبادت و تبلیغ میں مصروف رہتے تھے۔ اس پس منظر میں رچرؤ میکسول اینن (Richard Maxwell Eaton) نے بچا پور کے صوفی (1700-1300) میں سے کہ ہندوستان میں صوفیاء کے ساجی کتاب کسی (1978) اس میں اس نے قرون وسطی کے ہندوستان میں صوفیاء کے ساجی رول پر سیرحاصل بحث کی ہے۔

یجا پور کے صوفیاء کی تاریخ سے پہلے وہ اسلامی معاشرے میں تصوف کی ابتداء اور اس کی اہمیت کا ذکر کرتا ہے۔ ابتدائی صوفی روایات عباسی ظافت کی شان و شوکت' طاقت اور افتدار کے ردعمل میں پیدا ہوئیں اس لیے انہوں نے سادگ' علیحدگی اور رہانیت کا درس دیا جیسے حسن بھری اور ابراہیم بن ادہم کی تعلیمات اس کی عکاس ہیں۔

ج- اسپنسر ٹری منگم (J. Spencer Trimingham) نے اپنی کتاب "اسلام میں صوفی سلسلے" (1971) میں صوفی تاریخ کو مختلف ادوار میں تقسیم کیا ہے۔ آٹھویں صدی میں صوفیاء نے صدی میں دنیاوی معاملات سے علیحدگی کا سلسلہ شروع ہوا۔ نویں صدی میں صوفیاء نے خدا کا جو تصور دیا اس میں خدا رجمان اور رحیم ہے النذا اس سے خوف نہیں بلکہ محبت کرنی چاہیے۔ اس مکتبہ فکر کے صوفیاء میں ذوالنون مایزید سطامی اور منصور حلاج قابل ذکر ہیں۔

نویں صدی سے بارہویں صدی میں خانقاہ کا ادارہ وجود میں آیا جو پوری اسلای دنیا میں کھیل گیا۔ اس وقت تک مرشد اور مرید کی روایات نہیں تھیں۔ تیرہویں صدی میں نظریاتی تفکیل ہوئی جے وہ طریقت سے موسوم کرتا ہے۔ اب مرشد اور مرید کی تقسیم ہوئی عبادات کے طریقے اور رسوات کی ابتداء ہوئی۔ مریدوں کو کئی اقسام میں تقسیم کیا گیا۔ مرشد نے اپنے خلیفہ کی نامزدگی شروع کی۔ اس مرحلہ میں صوئی سلسلہ ایک روایت اور ایک ادارہ بن گیا۔ پندرہویں صدی میں صوفیاء جس مرحلہ میں داخل ہوئے اسے وہ طائفہ کہتا ہے۔ اب پیرکی حیثیت روحانی ہو گئی۔ اور وہ خدا اور مرید کے درمیان واسطہ بن گیا۔ للذا مریدوں کے لیے ضروری ٹھراکہ اس سے برکت ماصل کریں۔ مرنے کے بعد اس کا مزار "درگاہ" ہو گیا۔ اس کے جانشینوں میں اس کی موحانی برکتیں ختل ہو جاتی تھیں' اس لیے پیر زادوں کی حیثیت موروثی ہو گئے۔ پیرک برکت نہ صرف ورگاہ میں ہو گئی' بلکہ اس کے جانشینوں میں آگئی۔ اس مرحلہ پر صوفیاء برکت نہ صرف ورگاہ میں ہو گئی' اب وہ صوفیانہ کے بجائے عقیدت مندانہ (Devotional)

دائرہ اثر برمھ گیا۔

اس تبدیلی کا اثر یہ ہوا کہ اب پیر کی درگاہ دنیاوی خواہشات کو پورا کرنے گئی۔
اب براہ راست خدا سے خواہشات کو پورا کرنے کے بجائے 'پیر کے وسیلہ کو اختیار کیا
جانے لگا۔ للذا ای دور میں علم نجوم' جادہ' سح' تعویذ اور گنڈوں کا رواج ہوا کہ جن
کے ذریعہ سے پیر کی برکت حاصل کر کے خواہشات کو پورا کیا جانے لگا۔

این نے اس کی نشان وہی کی ہے کہ پیجا پور میں صوفیوں کے آنے سے آبل یہ بسال پر بھگتی تحریک کی وجہ سے فضا اور ماحول میں ندہبی روا داری کے جذبات تھے۔ مہاراشٹر میں و تھوبا (Vithoba) فرقہ کا اثر تھا کہ جو ذہبی معاملات میں و سعت نظری رکھتے تھے 'کرنائک میں انگلیت فرقہ کا چرچا تھا۔ ان کے مٹھ یا ذہبی عمار تیں پورے علاقے میں پھیلی ہوئی تھیں۔ فرقہ کے مانے والوں میں گرو چیلے کا سلسلہ شروع ہو چکا تھا۔ لہذا یہ ماحول تھا کہ جس میں بیجا پور میں مسلمان خاندان کی حکومت قائم ہوئی اور میں اہم حصہ لیا۔

ایٹن و کن میں مسلمانوں کی آمد کو کئی مرحلوں میں تقسیم کرتا ہے۔ ابتدائی عرب آباد کار کہ جو یمال تجارت کی غرض سے آئے۔ شالی ہند سے آنے والے' ان میں اکثریت ترکوں کی تھی' حبثی' جو کہ یمال بطور غلام لائے گئے تھے' مقامی لوگ کہ جنوں نے ندہب تبدیل کرلیا تھا۔

علاء الدین وہلی کا پہلا ہوشاہ تھا کہ جس نے جنوبی ہند پر حملے کیے (1296) اس کے ابتد سے وہلی کے سلاطین کی ولچیں جنوبی ہند میں توسیع سلطنت سے رہی۔ 1318 میں بہا پور سلطنت وہلی کا ایک اہم صوبہ بن گیا۔ اس دور میں جب کہ وہلی اور جنوبی ہند کے درمیان جنگیں جاری تھیں لیعنی 1296 سے 1347 کے دوران' اس وقت صوفیوں کا کردار جنگ جوؤں کا تھا پہلا جنگجو صوفی شخ صوفی سرمست (وفات 1281) تھے۔ جب کردار جنگ جوؤں کا تھا پہلا جنگجو صوفی شخ صوفی سرمست (وفات 1281) تھے۔ جب ان جنگجو صوفیاء میں ملک کافور نے جنوبی ہند پر حملہ کیا تو پیر مجری کھنڈایت نے اس کا ساتھ ویا۔ ان جنگجو صوفیاء کو جو خطابات دیئے گئے' ان سے ان کے کردار کا اندازہ ہوتا ہے۔ مثلاً شہید' تیج برہنہ' اور اسداللولیاء وغیرہ۔ یہ جنگجو صوفیاء اس وقت دکن میں آئے کہ جب

دبلی سلطنت ان علاقوں کو فتح کرنے میں مصروف تھی کین جب (1489-1347) میں بھی سلطنت قائم ہوئی تو یہ جنگجو صوفی غائب ہو گئے کیونکہ اب یہ علاقہ وارالحرب سے وارالسلام میں تبدیل ہو گیا تھا۔

ایش نے بچاپور میں صوفیاء کی تحریک اور ان کے رول پر عادل شای دور حکومت کے دوران اپنی توجہ مرکوز کی ہے۔ یہ خاندان 1490 سے 1686 تک بر سر اقتدار رہا۔ وہ بچاپور میں صوفیاء کی آمد 14 صدی سے شروع کرتا ہے۔ اس وقت صوفیاء طریقت کے مرحلے میں داخل ہو چکے سے اور ان میں مرشد اور مرید کی روایت مشحکم ہو چکی تھی۔ صوفیاء کی بچاپور میں آمد کی وجہ یہ تھی کہ اس وقت یہ شر اسلام کا مرکز بن رہا تھا، لنذا آنے والوں میں چشتہ، قادریہ اور شطاریہ سلسلوں کے صوفی تھے۔ جب 1347 میں بہمنی سلطنت کا قیام عمل میں آیا تو حکومت اور صوفیوں کے درمیان گرا تعلق قائم ہو گیا، مشہور صوفی گیسو دراز نے بہمنی سلطنت کی مدد کی۔ یہ شریعت کے حامی تھے، اور ابتدائی صوفیوں پر ان کی کڑی تقید ہے کہ جن میں فریدالدین عطار اور مولانا رومی بھی شامل ہیں۔

جنوبی ہند میں آنے والے سلسلوں میں چشتہ ایک لحاظ سے ہندوستانی تھا کہ جس پر حضرت معین الدین اجمیری کے اثرات تھے' یہ وحدت الوجود کے ماننے والے تھے۔ اس کے برعکس قادریہ سلسلہ کے صوفی جو پندرہویں صدی میں آئے' ان کا مرکز بغداد تھا' عبدالقادر جیلانی اس کے بانی تھے' یہ عربی اثرات کا حامل تھا اور اس سلسلہ کا پھیلاؤ پوری اسلامی دنیا میں تھا۔ یہ ایک لحاظ سے علماء کے زیر اثر تھے' وکن میں ان کا مرکز بیدر کا شربن گیا کہ جہال عرب آیا کرتے تھے۔ شطاری سلسلہ کے صوفی بھی پندرہویں بیدر کا شربن گیا کہ جہال عرب آیا کرتے تھے۔ شطاری سلسلہ کے صوفی بھی پندرہویں گوالیاری (وفات 1563) پہلے ہندوستان میں یہ گجرات میں برا مقبول ہوا۔ غوث گوالیاری (وفات 1563) پہلے ہندوستانی صوفی ہیں کہ جنہوں نے یوگا پر لکھا۔ اس سلسلہ کے صوفیاء کے مغلوں سے گرے روابط تھے۔ دربار سے تعلق اور رائخ العقیدگی کا نقطہ نظر' دو اہم خصوصیات تھیں' جن کی وجہ سے ان میں قادریہ صوفیوں میں اور ان میں نظر' دو اہم خصوصیات تھیں' جن کی وجہ سے ان میں قادریہ صوفیوں میں اور ان میں اشتراک تھا۔

یجاپور میں عادل شاہی دور حکومت شیعہ اور سی حکمرانوں میں تقسیم رہا ہے '
1490 سے 1583 تک یمال کے حکمرال شیعہ تھے تو اس دور میں صوفیوں کے خلاف حکومت کا رویہ معاندانہ تھا' اس لیے بیجاپور میں صوفیوں کی آمد رک گئی۔ لیکن 1583 میں جب سی العقیدہ کے حکمرال آئے تو اس دور میں صوفیاء کی ایک بردی تعداد یمال میں جب سی العقیدہ کے حکمرال خاندان ایران میں ان کے خلاف تھا۔ شیعوں کی ایران سے آئی' کیونکہ صفوی حکمرال خاندان ایران میں ان کے خلاف تھا۔ شیعوں کی محمر میں شطاری سلسلہ کے صوفیوں نے اہم کردار ادا کیا۔

بیجاپور کا شاندار عمد ابراہیم عادل دوم (1627-1580) کا ہے کہ جس کے عمد میں مشترکہ کلچر کا فروغ ہوا۔ اس کے دور میں غیر ملکیوں کا اثر کم ہوا اور مقامی زبانوں کی شاہی سربرستی کی گئی، جس کی دجہ سے کناڈا، تلکو ادب میں بے انتها اضافہ ہوا۔ دربار میں مقابی لوگوں کو اعلیٰ عمدے دیئے گئے، ان میں ممارا شرکے لوگ ربونیو کے شعبہ میں مقابی لوگوں کو اعلیٰ عمدے دیئے گئے، ان میں ممارا شرکے لوگ ربونیو کے شعبہ میں اور کناڈا بولنے والے فوج میں اہمیت رکھتے تھے۔ مصوری، فن نقمیر، ادب شاعری اور موسیقی کی روایات، شاہی سربرستی میں خوب پروان چڑھیں۔ مقامی روایات و اداروں کا شحفظ کیا گیا اور ہندو فرج ب سے عقیدت کا اظہار کیا گیا۔

یہ وہ دور ہے کہ جب اکبر شالی ہندوستان میں صلح کل کی پالیسی پر عمل کرتے ہوئے اشتراک کے جذبات کو فروغ دے رہا تھا۔

ابراہیم عادل شاہ دوم کے عمد میں اصلاح پند صوفیاء کا عودج ہوا۔ ان میں چشتہ سلسلہ کے صوفیاء نے سلسلہ کے لوگوں اور عوام کے لیے اوب تخلیق کیا۔ کہ جس کے دربیعہ وہ لوگوں کے اخلاق اور ان کی روحانی زندگی کو بہتر بنانا چاہتے تھے۔ ان کے برعس قادریہ اور شفاریہ سلسلوں کے صوفیوں نے کوئی ادب پیدا نہیں کیا' بلکہ دربار سے تعلق رکھ کر معاشرے کی اصلاح کی کوشش کی۔ چشتیہ سلسلہ کے صوفیوں نے جو ادب پیدا کیا اس کی وجہ سے دکن میں اردو اوب میں اضافہ ہوا۔ انہوں نے قادریہ اور شطاریہ کے برعس مقبول عام اسلام کی سربر تی گی۔ مقامی زبانوں اور کلچرکی وجہ سے فاری زبان اور غیر ملکی کلچریں منظر میں چلاگیا۔ بجاپور کے چشتی صوفیوں نے عام لوگوں فاری زبان اور غیر ملکی کلچریں منظر میں چلاگیا۔ بجاپور کے چشتی صوفیوں نے عام لوگوں

کی زبان میں نیلے طبقوں اور ذاتوں کے لیے جو اوب تخلیق کیا' اس نے وکن میں اوک ادب کی شکل اختیار کرلی' ان کے اہم گیتوں میں جو خاص طور سے ورتوں میں بہت مقبول تھے۔ چکی نامہ' چرخہ نامہ' لوری نامہ' شادی نامہ اور سہاکن نامہ بست مشہور ہوئے- ان گیتوں کے ذریعہ انہوں نے اپنے صوفیانہ خیالات کی تبلیغ کی 1646 سے 1686 کا وہ دور ہے کہ جب بیجابور ساسی طور پر زوال پذیر ہو رہا تھا۔ اس کے زوال کے اسباب ہیں۔ جنوب میں سلطنت کا پھیلاؤ اور فقومات تھیں کہ جنہوں نے اس کو اندر ہی اندر سے کمزور کرنا شروع کر دیا' کیونکہ وسعت کے ساتھ انتظام اور مختلف علاقوں کو تبلط میں لانے کے لیے حکومت کی ساری توانائی خرج ہو گئ ۔ دو سری وجہ کمزور حکمرال تھے کہ جن سے وسیع سلطنت کا انظام نہیں سنبصالا جا رہا تھا۔ مغلوں کے حملوں نے اس کے ذرائع کو دفاع پر خرچ کرنا شروع کر دیا۔ شیوا جی کی ابھرتی طاقت نے جو چیلیج کیا' اس کا موثر جواب اس کے پاس نہیں تھا۔ مزید برآں جب سلطنت کمرور ہونا شروع ہوئی' اور امراء کو اس سے فوائد کی امید نہ رہی تو وہ آہت آہت منطوں سے ملنا شروع ہو گئے اور اپنے ساتھ اپنے فوجی بھی لے گئے 'جس نے عادل شاہی گھڑ سواروں کی تعداد کو بے انتہا کم کر دیا۔ کمزوری نے امراء میں اختلافات کو پیدا کیا' خاص طور سے افغان اور حبثی امراء میں تصاوم نے سلطنت کے مفاد کو سخت نقصان پنچایا۔ آخری دور میں سلطنت کے تحفظ اور ذرائع کو برسانے کے لیے ہندوؤں پر نیکس لگائے گئے۔ اس لیے انہیں حکومت سے دور کر دیا۔ اسلامی احیاء اور شربعت کے نفاذ نے صلح کل کی یالیسی کو ختم کر دیا'جس کی وجہ سے معاشرے میں زہبی اختافات برھ گئے۔ اس آخری عمد میں صوفی سلسلول میں تبدیلی آئی- خانقاہ اور درگاہ پر موروثی سجادہ نشینوں کا حلقہ قابض ہو گیا۔ حکومت نے ان کے اثر و رسوخ کو اینے حق میں كرنے كے ليے انہيں جاكيريں دينا شروع كر ديں۔ اس طرح سے صوفياء كو حكومت كا ایک حصہ بنا لیا' اور دعا مانگنے والی فوج کملانے لگے۔ مزید برآل اب حکرال (17 صدی سے) خانقابوں میں جانے اور درگاہوں پر حاضری دینے گئے۔ عرس کے موقعوں پر ان کی شرکت نے عوام میں ان کی مقبولیت کو اور بردھا دیا۔

زوال کے اس دور میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات میں خرابی آتی چلی گئ

فرقہ وارانہ فسادات ہونے گئے ان فسادات میں صوفیوں نے مسلمانوں کا ساتھ دیا اور اسے کافروں کے خلاف جماد کہا۔ انہوں نے صرف زبانی باتوں پر ہی اکتفا نہیں کیا بلکہ اکثر فسادات میں لڑتے ہوئے مارے بھی گئے۔

حکومت کی سربرسی ' انعامات ' جاگیریں ' اور تحفہ تحائف نے سجادہ نشین کے ادارے کو بدعنوان بنانے میں مدد دی۔ جب اور نگ زیب نے بجاپور پر قبضہ کیا ہے تو پیر زادوں اور سجاہ وشینوں نے اس سے وفاداری کا اظہار کیا باکہ اپنی جاگیروں اور ساجی رتبوں کو برقرار رکھ سکیں۔

ابتدائی صوفیاء نے علاء کی سختی' انتها پندی' اور شک نظری کے خلاف ردعمل کرتے ہوئے رواداری' امن و آشتی' اور محبت کا پیغام دیا تھا۔ اب جیسا کہ بیجاپور میں صوفی بھی حکومت کا ایک حصہ ہو گئے اور ان کا رشتہ لوگوں سے ٹوٹ گیا' تو ان کے روعمل میں درویشوں' قلندروں اور مجذوبوں کے فرقے پیدا ہوئے' جن کا خانقاہ' درگاہ' اور انعام و اکرام' جاگیروں اور دربار سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ انہوں نے علماء اور صوفیاء دونوں کے خلاف بعناوت کی ہیر رائخ العقیدگی سے دور تھے' اور عوام میں گھل مل کر مشخکم نہ ہی روایات کے خلاف اپنے روعمل کا اظہار کرتے تھے' ان میں سے اکثر شراب و افیم کا استعمال کرتے عام مدہوثی میں رہتے' کپڑوں اور رہائش کے بارے میں شراب و افیم کا استعمال کرتے عام مدہوثی میں رہتے' کپڑوں اور رہائش کے بارے میں کوئی پرواہ نہیں کرتے۔ امراء اور عوام سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کی مجذوبیت اور درویش کی علامات عصا اور کشکول تھے۔ ان کے نظریات کے بارے میں اس لیے پتہ درویش کی علامات عصا اور کشکول تھے۔ ان کے خلاف جو تحریس ہیں۔ وہ علماء اور نہیں چا کہ انہوں نے خود کچھ نہیں لکھا۔ ان کے خلاف جو تحریس ہیں۔ وہ علماء اور صوفیاء کی ہیں۔ لیکن ان کی مقبولیت سے اندازہ ہو تا ہے کہ عوام میں حکمرانوں' علماء اور صوفیاء کی ہیں۔ لیکن ان کی مقبولیت سے اندازہ ہو تا ہے کہ عوام میں حکمرانوں' علماء اور صوفیاء کے خلاف جذبات تھے جن کی عکای ہید درویش اور مجذوب قلندر کر رہے صوفیاء کے خلاف جذبات تھے جن کی عکای ہید درویش اور مجذوب قلندر کر رہے

یہ صورت حال صرف بیجابور میں نہیں تھی' بلکہ اسے دو سرے اسلامی معاشروں میں بھی اس کو دیکھا جا سکتا ہے۔

## بنگال میں اسلام

ہندوستان میں اسلام کیسے پھیلا؟ اگر اس سوال کا جواب مرکز کے نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو کچے اور ہو گا' کیونکہ مرکز کا تعلق سیاست اور طاقت سے ہوتا ہے' اس لیے اسلام کے پچیلاؤ میں اس عضر کو دیکھا جائے گا۔ اس کے برعکس جب اس سوال کو صوبائی یا علاقائی تناظر میں دیکھا جائے کہ جو مرکز سے دور تھے' تو یمال ساجی و ثقافتی و معاشی پہلوؤں پر نظر ڈالنی پڑے گی۔ اس وجہ سے اگر اسلام کے پھیلاؤ کا سندھ' پنجاب' اور بنگال میں تجزیر کیا جائے تو اس کی مختلف جسیں نظر آئیں گی۔ اس مطالعہ کے ذریعہ وہ بہت سے مفروضات رد کر دیتے جائیں گے کہ جو اب تک روایتی تاریخوں میں موجود ہیں۔

رچرڈ ایم- ایٹن (Richard M. Eaton) نے اس سوال کا جواب کہ بنگال میں اسلام کس ماحول اور کن حالات میں پھیلا' اپنی کتاب ''اسلام کس ماحول اور کن حالات میں پھیلا' اپنی کتاب ''اسلام کس ماحول اور کن حالات میں Rise of Islam and The Bengal Frontier (1993) (1204-1760) میں تفصیل سے دیا ہے۔ خاص طور سے مشرقی بنگال میں اسلام کی تبلیغ کیوں ہوئی' اور مغربی بنگال نے کیوں اسلام کے پھیلاؤکی مزاحمت کی۔

سب سے پہلے تو وہ اس فرق کی وضاحت کرتا ہے کہ جو مغربی اور مشرقی بگال میں تھا۔ مغربی بنگال مبندو مت یا برہمن ازم' اور بعد میں بدھ مت سے متاثر ہوا۔ 1000 ق-م سے ووران برہمنوں کی قربانیوں کی رسومات کے خلاف یمال تروعمل ہوا۔ جس کا اظمار بدھ مت نے کیا۔ قربانی کے بجائے بدھ مت نے وان کی رسم کو شروع کیا۔ یہ وان بدھ خانقاہ یا بدھ مت کے ذہبی راہنما کو دیا جانے لگا۔ چنانچہ جب حکمرانوں اور امراء کی طرف سے دان' محقہ تحائف دیئے جانے گا۔ تو اس کے جب حکمرانوں اور امراء کی طرف سے دان' محقہ تحائف دیئے جانے گا۔ تو اس کے جب حکمرانوں اور امراء کی طرف سے دان' محقہ تحائف دیئے جانے گا۔ تو اس کے

بتیجہ میں بدھ مت کے بھکشو مالدار اور خود کفیل ہو گئے۔

اس نئی صورت حال میں برہمنوں نے بھی خود کو بدھ مت سے متاثر ہو کر معاشرے میں اپنے کردار کو تبدیل کر کے گھریلو رسومات ادا کرنی شروع کر دیں، جن کے عوض انہیں بھی دان اور تحاکف ملنے گئے، اس نے ان کی گرتی ہوئی مالی حالت کو سنبطالا دیا۔ عوام کی توجہ اپنی طرف لانے کی غرض سے انہوں نے دو سرا اہم کام یہ کیا کہ دیو تاؤں کے لیے نیارت گاہیں تعمیر کرنی شروع کر دیں یہ زیارت گاہیں "مها دان" کہ دیو تاؤں کے لیے اوشاہ اور طبقہ امراء کے لوگ نہ مرف زیارت کے لیے باوشاہ اور طبقہ امراء کے لوگ نہ صرف زیارت کے لیے آنے گئے بلکہ انہیں قیمتی تحاکف اور جاگیریں بھی دینے گئے۔ اس کے بعد حکمرانوں نے اپنے سربرست دیو تاؤں کے بتوں کو ان زیارت گاہوں میں رکھنا شروع کر دیا۔ جب سیاست اور فرجب کا یہ طلب ہوا، تو اس کی مدد سے ہندوستان کو کروا۔ جب سیاست اور فرجسانے اور اپنے افقیارات کو وسیع کرنے میں سرگرم حصہ لیا۔ چنانچہ برہمن مندر' اور دیو تا' بادشاہ کے حامی و مددگار بن گئے بادشاہ کو مالی امداد اور تحفہ تحاکف و دیو تاؤں سے عقیدت کے طور پر اسے اللی قوتوں کا نمائندہ بنا دیا گیا۔

یہ وہ فدہی کلچر تھا کہ جو مغربی بنگال میں پروان چڑھا' اس نے مغربی بنگال کے معاشرے میں جو روایات اور اوارے بنائے اس کی وجہ سے ' یہ اس پوزیشن میں تھا کہ بیرونی ثقافتی اور فدہی عناصر کا مقابلہ کر سکے ' جبکہ اس کے برعکس مشرقی بنگال کا معاشرہ معظم اور پائیدار نہیں تھا یہال قبائل سے کہ جو دیاست کی طاقت سے دور اپنے رسم و رواج کے پابند سے – برہمن ازم کو بھی یہال وہ قوت اور افتدار نہیں تھا کہ جو مغربی بنگال میں اس نے حاصل کر لیا تھا۔ اس وجہ سے مشرقی بنگال کے لیے بیرونی عناصر سے مقابلہ کرنا مشکل ثابت ہوا۔ جب یہ علاقے مسلمانوں نے فتح کیے' اور یمال اسلام آیا تو اس کے مزاحمت کرنے والے ادارے یا روایات کمزور تھیں۔

شال مغربی بنگال کی فتح شماب الدین غوری کے عمد میں اس کے ایک غلام اختیار الدین بختیار نظی نے 1204 میں کی تھی۔ جب فتوحات کے بتیجہ میں مسلمانوں کا بھیلاؤ ہوا' تو ان کی علامتوں میں قلعہ' مبجد' کلسال اہم ادارے تھے۔ فوج وہ تنظیم تھی کہ جس کی بنیاد پر طاقت و افتدار کو قائم رکھا جاتا تھا۔ مسلمانوں کی بیہ علامات خطبہ اور سکہ کی شکل میں تھیں۔

جب شالی ہندوستان میں ترکوں نے اپنے اقتدار کو متحکم کرلیا تو اس کے بعد سے بنگال اور شالی ہندوستان کے درمیان اقتدار کے لیے کش کمش رہی۔ وہلی بنگال کو اپنے قابو میں رکھنا چاہتا تھا، جب کہ بنگال اپی خود مخاری کا حامی تھا۔ اس وجہ سے چودہویں اور پندرہویں صدیوں میں یہال کے حکمرال شالی ہند سے اپنا رشتہ رکھنے کے بجائے کچرل طور پر مکم، مدینہ 'اور قدیم ایران سے تعلقات رکھ کر اپنی آزادی کو برقرار رکھنا چاہتے تھے۔ بنگال کے حکمرال سلطان سکندر نے خود کو ایران اور عرب کے بہترین بادشاہوں میں سے ایک کہا' اور اس میں شالی ہندوستان کو شامل نہیں کیا۔ اس کے بادشاہوں میں سے ایک کہا' اور اس میں شالی ہندوستان کو شامل نہیں کیا۔ اس کے لیوشاہوں میں عظم شاہ نے حافظ شیرازی کو بنگال آنے کی دعوت دی۔ ان رجانات سے پتہ چاتا ہے کہ بنگال کے مسلمان حکمرال خود کو ہندوستان سے دور رکھ کر سابی اور شافتی طور پر عرب و ایران سے وابستہ رکھنا چاہتے تھے۔

ابتدائی دور میں بنگال کے مسلمان حکمرانوں کے لیے یہ لازی تھا کہ وہ ہندوؤں سے تعاون حاصل کریں ' خاص طور سے ریونیو کے معاملات میں ' اور دور دراز کے علاقوں میں اپنے تسلط کے لیے ہندو امراء کی حمایت لازی تھی۔ لیکن جب یمال صوفیاء اور علماء کی آمد ہوئی ' تو انہوں نے حکمرانوں اور مقامی باشندوں کے اس تعاون پر احتجاج کیا۔ فردوسیہ سلسلہ کے ایک صوفی بزرگ مولانا مظفر شاہ نے (وفات 1400) نے سلطان غیاث الدین اعظم شاہ سے کہا کہ:

مفتوح کافر لوگ اپنے سروں کو جھکائے افتیارات اور افقار کی کے ساتھ اپنے زمینوں کا انتظام سنبھالے ہوئے ہیں۔ یک نہیں بلکہ انہیں اس اسلام کی سرزمین میں مسلمانوں کے اوپر بھی انتظامی افتیارات دے دیئے ہیں جس کی وجہ سے وہ ان پر تھم چلاتے ہیں۔ اس قتم کے معاملات کو یمال نہیں ہونا چاہیے۔

لیکن ماحول' سیسی ضرور ریات اور مفاوات کے تحت بنگال کے حکم انوں نے ابتدائی اور عرب علامات و رسومات کو ترک کرنا شروع کر دیا' اور ان کی جگہ بنگالی علامات اختیار کرنا شروع کر دیں کیونکہ بیہ وہ علامات تھیں کہ جنہیں عام لوگ آسانی سے سبجھتے سے مثلا تاجیوشی کے وقت گنگا کے پانی سے اشنان کرنا' اور راجہ کا خطاب اختیار کرنا۔ اس کے بعد ایٹن بنگال میں صوفیاؤں کی آمد اور ان کے اثرات کا جائزہ لیت ہوئے' اس کی طرف نشان وہی کرتا ہے کہ ابتدائی دور میں جو صوفی یمال آئے وہ بنگال کے ان دور دراز کے علاقوں میں گئے کہ جمال قبائل آباد سے' بیہ ہندو مت اور بدھ کے ان دور دراز کے علاقوں میں گئے کہ جمال قبائل آباد سے' بیہ ہندو مت اور بدھ مت نوان فیملوں میں اپنے اثر و رسوخ کو قائم کرنا آسان ہو گیا۔ ان کے روحانی اثرات کی وجہ سے دور دراز کے علاقوں میں رہنے والے آسان ہو گیا۔ ان کے روحانی اثرات کی وجہ سے دور دراز کے علاقوں میں رہنے والے قبائل مسلمان ہونا شروع ہوئے۔ ان صوفیاء نے نہ تو جماد کیا اور نہ ہی سے غازی کہلائے۔ اس کے برعکس انہوں نے پرامن طریقہ سے رہ کر لوگوں کو اپنی جانب کہلائے۔ اس کے برعکس انہوں نے پرامن طریقہ سے رہ کر لوگوں کو اپنی جانب راغے کیا۔

این بنگال میں مسلمانوں کی آمد کے اثرات کا جائزہ لیتے ہوئے لکھتا ہے کہ ایک تو ان کے دور میں جنگلت کو صاف کر کے زمین کو قابل کاشت بنایا اور یمال چاول کے کھیت ہر طرف بھیل گئے، دو سرے کرنی کو رواج دیا، جس نے تجارتی طور پر پورے بنگال کو آپس میں ملا دیا، چاندی کے سکول کے لیے چاندی برما اور چین سے آتی تھی، تیسرے کپڑے کی صنعت میں ململ کی پیداوار کو بردھایا۔ تجارتی اور زراعتی سرگر میول کی وجہ سے بنگال تجارت کا اہم مرکز بن گیا۔ مسلمانوں نے جو شہر بسائے ان میں کھنٹو تی (1204) پاڈوا (1432) گور (1432) مشہور ہوئے، ان کے علاوہ ست گاؤں، نار گاؤں اور چنگانگ بھی مشہور ہوئے۔

مسلمان معاشرے میں اہم ذاتوں میں سید' مغل' اور پھان تھے۔ جو کہ عرب' وسط ایشیا اور افغانی علاقوں سے یہاں آگر آباد ہوئے تھے چونکہ ان کا تعلق حکمراں طبقوں سے تھا' اس لیے یہ ندہب کے ذرایعہ مفتوجہ لوگوں پر اپنے اثر اور اقتدار کو قائم رکھنا چاہتے تھے' اور اس پر افسوس کا اظہار کرتے تھے کہ کافروں اور مشرکوں کو کیوں کر

اعلیٰ عمدے دیتے گئے ہیں۔ خاص طور سے شلل ہندوستان کے صوفیاء اور علاء اس پر تاسف کا اظہار کرتے ہوئے ' وہاں کے مسلمان حکمرانوں کو اس پر آمادہ کرتے تھے کہ وہ بنگال پر حملہ کرکے وہاں سے کفر کو مٹائیں۔

مسلمان معاشرے کے برعکس' ہندو معاشرہ مغتوح ہو چکا تھا۔ جب بہاں پر سینا خاندان کو فکست ہوئی تو اس کے ساتھ ہی برہمن شالی علاقوں میں پناہ کی غرض سے علیہ گئے۔ لیکن وقت کے ساتھ ساتھ یہ لوگ واپس آئے اور مسلمان حکرانوں کی ملازمتوں میں داخل ہوئے۔ برہمنوں کو اپنی بقاء کے لیے سربرستی کی ضرورت تھی' جب کہ حکومت کو ان کی انظامی صلاحیتوں کی' اس لیے ان دونوں کے مفادات نے انہیں ایک دو سرے سے تعادن پر آمادہ کیا۔

اس کے علاوہ ہندو معاشرہ کسی ایک دیوی یا دیو آ کو نہیں مانیا تھا' بلکہ ہر علاقے کے علیحدہ دیو آتھے۔ چنینیه کی وجہ سے پہال بھکتی خیالات و افکار کا بھی اثر تھا۔

اس مرحلہ پر ایٹن اس سوال کا جواب تلاش کرتا ہے کہ اس ماحول میں کن وجوہات کی وجہ سے یہ جو یہاں ہجرت کر وجوہات کی وجہ سے یہ جو یہاں ہجرت کر کے آئے تھے' یا تلوار سے زور ہے' جرو تشدد کے ذریعہ' یا شاہی خاندانوں کی سرپرسی کی وجہ سے' یا خچلی ذات کے لوگ مساوی اور باوقار حیثیت حاصل کرنے کی وجہ سے مسلمان ہوئے۔ ایشن کا نقطہ نظر یہ ہے کہ بنگال میں بندھ اور بلوچتان میں جو لوگ مسلمان ہوئے' ان کا تعلق ان قبیلوں سے تھا کہ جو برہمن ازم اور ہندو ازم کے لوگ مسلمان ہوئ چنڈال اور کیج۔ تسلط میں نہیں تھے۔ جیسے پنجاب میں جاٹ بنگال میں راج بنسی' پوؤ' چنڈال اور کیج۔ اس کے برعکس گڑگا جمنا کی وادی میں کہ جمال برہمن ازم کا تسلط تھا وہاں تبدیلی ندہب بست کم ہوا۔ چو تکہ علاقائی خطوں میں برہمن ازم کمزور تھا' اس لیے اسلام کو وہاں تھیلئے میں رکاوٹ کا سامنا نہیں کرنا بڑا۔

1872 میں جب بنگال میں مردم شاری ہوئی' تو اس سے وہاں مسلمانوں کی اکثریت ثابت ہوئی' اس پر انگریز افسروں نے قیاس آرائی کی کہ بید لوگ ذات پات کی تفریق کی وجہ سے مسلمان ہوئے' جبکہ بنگال کے مسلمان اشراف کا نقطہ نظریہ تھا کہ یہ لوگ ہجرت کر کے آئے ہیں' یا اونچی ذات کے لوگ مسلمان ہوئے ہیں۔ اس پر زیادہ زور دیا گیا کہ بنگال کے مسلمان غیر مکلی ہیں مقامی نہیں ہیں۔ 1895 میں خوند کار فضل رہی نے ایک پیفلٹ لکھا۔ ''بنگال کے مسلمانوں کی اور یجن'' اس میں لکھا کہ یماں پر مقامی لوگوں کو زبردستی مسلمان نہیں کیا گیا' بلکہ یہ مسلمان ان لوگوں کی اولاد ہیں کہ جو غیر ملکوں سے یماں پر آئے۔ ان لوگوں نے یماں رہتے ہوئے مقامی کلچرکو اختیار کر لیا۔ ملکوں سے یماں پر آئے۔ ان لوگوں نے یماں رہتے ہوئے مقامی کلچرکو اختیار کر لیا۔ (1947 کے بعد یہ نظریہ ہندو مسلم اتحاد کے لیے ضروری تھا)

اگرچہ بنگال میں مسلمان تجارت کی غرض سے عبای دور میں آئے گریمال پر اسلام سمندر کے راستہ سے نہیں آیا جیسا کہ مشرق بعید میں ہوا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ تاجر جو یمال تجارت کرتے تھے 'ان کا مسلک شافعی تھا' اگر ان کے ذریعہ یمال اسلام آیا تو لوگوں کا مسلک بھی شافعی ہوتا' گر اکثریت حنی ہے کہ جو شالی ہند کے مسلمانوں کا مسلک ہے۔

بنگال کے جو لوگ آہستہ آہستہ مسلمان ہوئے' اور یہ عمل عمد مغلیہ میں جاکر پورا ہوا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ مشرقی بنگال کہ جہال اسلام پھیلا' وہال سایی و معاثی استخام نہیں تھا۔ یہاں آبادی قبائل پر مشمل تھی کہ جو مرکز میں شامل ہونے پر تیار نہیں تھے' اس لیے ٹیکس دینے سے انکار کرتے تھے' اور حکومت سے بھیٹہ بغاوتیں کرتے رہتے تھے۔ مشرقی ڈیلٹا میں مسلمان پیر اور صوفی آکر آباد ہوئے' یہاں انہوں نے جنگل کاٹ کر زمین کو صاف کیا اور چاولوں کی کاشت کرائی' ان کی موجودگی کی وجہ سے وہ قبائل کہ جو کاشت کاری کی وجہ سے کسان بن گئے تھے' وہ مسلمان ہونا شروع ہوئے۔ سولہویں سے بیبویں صدیوں تک ان پیروں کی کرامات اور روحانی فیوض کی ہوئے۔ سولہویں سے بیبویں صدیوں تک ان پیروں کی کرامات اور روحانی فیوض کی یادیں لوگوں میں مقبول تھیں جن میں ان کا جنگوں میں رہنا' جانوروں کو مطبع کرنا' وحانی طاقتوں کا ہونا وغیرہ شامل تھیں ہونے کی وجہ سے یمان تجارتی منڈیوں کو روحانی طاقتوں کا ہونا وغیرہ شامل تھیں ہونے کی وجہ سے یمان تجارتی منڈیوں کو فروغ ہوا تھا' بحری تجارت کی وجہ سے پر تنگیزی و ڈچ' گجراتی' پخابی اور آرمینی قروغ ہوا تھا' بحری تھے۔ چاندی کی اوائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آگئی تھی۔ قبار یہ تھے۔ چاندی کی اوائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آگئی تھی۔ تاجر یمان آ رہے تھے۔ چاندی کی اوائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آگئی تھی۔ تاجر یمان آ رہے تھے۔ چاندی کی اوائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آگئی تھی۔ تاجر یمان آ رہے تھے۔ چاندی کی اوائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آگئی تھی۔

مغل ریاست دو طرح سے لوگوں کو آپس میں ملا رہی تھی:

طبقہ اعلیٰ کو سیاسی نظام کے تحت کہ جس میں راجاؤں اور حکمرانوں کو اختیارات
 دیئے گئے تھے اور انہیں منصب داری کے نظام سے جوڑ دیا تھا۔

2- زراعتی زمین میں اضافہ کے ذریعہ 'جنگل کی زمینوں کو قابل کاشت بناکر' ان پر خانہ بدوش قبائل کو آباد کرنا۔ ریاست کی جانب سے زمین کو قابل کاشت بنانے پر رعاسیّس دی جاتی تھے اور زمینداروں کے حقوق کا تعین کیا جاتا تھا ان دور دراز کے علاقوں میں مسلمان برادری نے مجدیں 'مقبرے اور زیارت گاہیں تغیر کرائیں کہ جو نئے مسلمان ہونے والوں اور ہندوؤں کے باعث برکت بن گئیں۔

. ایٹن کا کہنا ہے کہ مذہب کی میہ تبدیلی اچانک نہیں ہوئی ' بلکہ اس کے تین مرطعے تھے .

2- عقیدہ کی گرائی' (Intensification) کہ جس میں مسلمان ہونے کے بعد نئے غد ہب اور اس کی عبادات پر پوری طرح اختیار کر لیا جاتا تھا۔

3- علیحدگی' اس میں مسلمانوں کی علیحدہ شناخت ابھاری گئی' اصلاحی تحریکوں نے مسلمان برادری کو ہندووں سے علیحدہ کر دیا۔ اب ہندی و بنگالی ناموں کی جگہ عربی نام رکھے جانے لگے۔

این اس پورے مطالعہ سے یہ شابت کرتا ہے کہ مشرقی بنگال میں اسلام پھیلنے کی وجہ صوفیاء اور پیروں کی وجہ سے ہوا کہ جو جنگلوں میں جاکر آباد ہوئے اور وہاں زمین کو قابل کاشت بناکر' قبائل کو کسانوں میں تبدیل کر کے' انہیں آہستہ آہستہ اسلام سے متعارف کرایا۔ بنگال میں اسلام کا تصور وقت کے ساتھ ساتھ بداتا رہا' مثلاً تیرہویں صدی میں حکمراں ترک طبقوں کا اسلام' ان کے ساتھ چشتیہ سلسلہ کے صوفی تھے کہ جو شہروں میں آباد تھے۔

دوسرے مرطے میں مغل انظامیہ کے عمدیدار آئے ، جن کے ساتھ فوجی اور تاجر تھے۔ یہ اپنے ساتھ ایرانی کلچر لے کر آئے ، اور اشراف کا طبقہ پیدا کیا، مگر ان کا ساسی نظام سیکولر تھا۔

تیرے مرطے میں سرہویں اور اٹھارویں صدی میں اسلام کے مبلغ اشراف نہیں سے بلکہ صوفی سے کہ جنہوں نے کسانوں کو مسلمان کیا۔ اس لیے بنگال میں اسلام زراعتی نظریہ حیات سے مل گیا اس نے مقامی روایات کو اس قدر اپنے میں ضم کر لیا کہ عام لوگوں کے لیے اسلام غیر مکی نہیں رہا' بلکہ مقامی ندہب بن گیا۔



## تر کول کی فتح ہندوستان

عربوں کی سندھ کی فتح کے بعد' دو سرا حملہ ترکوں کا تھا کہ جنہوں نے پنجاب اور شال ہندوستان پر حملے کیے اور ایک طویل عرصہ کی جنگ اور قبل کے بعد یماں اپنی حکومت قائم کی۔ جب ہم ان فتوحات کے بارے میں فاری کے ماخذوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان جنگوں کو کافروں کے خلاف جماد کما گیا ہے' للذا فاتحین غازی کملائے کہ جنہوں نے اسلام کی عظمت کے لیے جدوجمد کی۔

لیکن اس کے برعکس اس عمد کے سنسکرت کے مافذوں میں ان فاتحین اور حملہ آوروں کے بارے میں ایک دوسری تصویر ہے۔ اس وجہ سے جدید ہندوستان کے مورخ جب قرون وسطی کے اس عمد کا جائزہ لیتے ہیں تو وہ افسردگی کے ساتھ اس بات پر ذور دیتے ہیں کہ ان فتوحات اور ترکوں کی سلطنت کے قیام نے ہندوستانی تاریخ کے جاری و ساری تسلسل کو توڑ دیا' جس کا اثر ہندوستانی معاشرہ پر یہ ہوا کہ اس کی تخلیق صلاحیتیں منجمد ہو کر رہ گئیں۔ ان خیالات کا اظہار کے۔ ایم۔ منثی نے اپنے اس ویباچہ میں کیا ہے کہ جو انہوں نے "دی ایج آف امپریل قنوج میں کیا ہے کہ جو انہوں نے "دی ایج آف امپریل قنوج کی ایک کھا ہے۔

اس عمد کا آغاز اس وقت سے ہو تا ہے کہ جب ہندوستان کی مرکزی سرزمین پر عربوں کو داخل نہیں ہونے دیا گیا۔ لیکن 997ء میں ہندوستان کی میہ سرزمین اس وقت صدمہ سے دوچار ہوئی کہ جب افغانستان پر ترکوں کا غلبہ ہو گیا۔

اس عمد میں' قدیم ہندوستان کا خاتمہ ہو گیا۔ اس صدی کے آخر میں جب سبکتگین اور محمود غزنی میں اقتدار مین آئے' تو ان کی توسیع پندی کی لاچ که جس کا اظهار آنے والی دہائیوں میں ہوا' تو اس نے ہندوستان کی بنیادوں کو ہلا کر رکھ دیا' کیونکہ ان کے حملوں کے متیجہ میں نئی قوتیں ابھر کر سامنے آئیں۔ ان قوتوں نے قرون وسطی کے ہندوستان کو جنم دیا' اٹھارویں صدی تک کہ جب ہندو طاقتیں ابھریں اور طاقت ور ہوئیں' اس وقت تک ہندوستان ایک اجماعی مزاحمی حالات سے گزر آیا رہا۔

برجدول چؤ پادھیا نے ' Representing the Other (1998) میں سنسرت کے ماخذوں سے اس پر روشنی ڈالی ہے کہ ان کے ہاں مسلمانوں یا ان ترک حملہ آوروں کا کیا امیح تھا؟ انہیں وہ کس نظر سے دیکھ رہے تھے؟ انہوں نے خاص طور پر اس کی جانب اشارہ کیا ہے کہ اول تو سنسکرت کے ان ماخذوں میں انہیں "مسلمان" کہ کر شناخت نہیں کیا گیا ہے۔ مسلمان کی اصطلاح تیرہویں صدی میں جاکر استعال ہوئی شناخت نہیں کیا گیا ہے۔ مشل ہوئی اتمنک شناخت سے یاد کیا گیا ہے' مشل ہے۔ ورنہ اس سے پہلے ان نووارووں کو ان کی اتمنک شناخت سے یاد کیا گیا ہے' مشل ناجک' ترشک (ترک) غوری' تروتی (تربتی) گارجن (غرنوی) وغیرہ۔ ان ماخذوں میں سلطان کے لیے سرنانی' اور امیر کے لیے ہیمر کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔

آجک کے بارے میں چؤ پاوھیا لکھتا ہے کہ اس کا بہلا استعال بھڑوج ' ڈسٹرکٹ گرات میں ایک پلیٹ پر ملتا ہے جس پر 22 بون 736ء کی تاریخ ورج ہے۔ کہا جا تا ہے کہ یہ لفظ تاجک بہلوی زبان کے لفظ تازیگ سے مشتق ہے۔ جو عرب قبیلہ طئی سے لیا گیا ہے۔ اس طرح سے ترکوں کے لیے ترشک استعال ہوا ہے۔ یہ ہندوستان میں مسلمان ترکوں کے آنے سے پہلے ترک حکمرانوں کے لیے استعال ہو تا تھا۔ اس مللہ میں آندرے ویک (A. Wink) نے لکھا ہے کہ ترک کی اصطلاح وسط ایشیا کے طانہ بدوشوں کے لیے 6 صدی عیسوی کے بعد سے استعال ہونا شروع ہوئی ہے۔ چینی انہیں توکیہ (Tourkoi) کے نام سے خانہ بدوشوں نے انہیں "ترک" کہنا شروع کر ویا 'جب کہ جدید فارسی میں لیکارتے تھے۔ اور عربوں نے انہیں "اترک" کہنا شروع کر ویا 'جب کہ جدید فارسی میں یہی ترکان" بن گئے۔ ورحقیقت ترک ایک چھوٹے قبیلہ کا نام تھا کہ جس کا سربراہ ایشنا یہ "ترکان" بن گئے۔ ورحقیقت ترک ایک چھوٹے قبیلہ کا نام تھا کہ جس کا سربراہ ایشنا

(Ashina) کی برادری تھی' معنوں کے لحاظ سے یہ "طاقتور" ہے۔

چونکہ ترکوں اور راجپوتوں میں زبردست اور خون ریز جنگیں ہوئیں' اس لحاظ سے ہندوستانی معاشرہ میں ان کے بارے میں جو المبج بنا وہ جنگ جو' خوں ریزی کرنے والا' لٹیرا' ظالم' اور بدخو ہے۔ جو کہ ہندوستان میں بدامنی' تباہی' اور انتشار لے کر آیا مندروں کی تباہی' لوگوں کا قتل عام ہوا' اور برہمنوں کے گھر بار اجڑے اس کا نتیجہ بیا نکلا کہ ہندوستان کا بورا معاشرہ ان کی خوں ریزی اور لوث مار سے تباہ و برباد ہو کر رہ گیا۔

قدیم ہندوستانی اوب میں غیر مکی جملہ آوروں کو کہ جنہیں یاون (Yavanas) اور ملی جب کما گیا ہے۔ ان کے بارے میں ہیں پیشن گوئیاں ہیں کہ ہیہ اجنبی اور غیر مکی جب حملہ آور ہوں گے تو اس کے نتیجہ میں ہندوستان "کلیوگ" یعنی اندھیرے اور آریک زمانے میں چلا جائے گا۔ کیونکہ ہیہ وہ لوگ ہوں گے کہ جو عورتوں اور پچوں کا قتل عام کریں گے۔ یہ آلیس میں بھی جنگ کر کے ایک دو سرے کو ماریں گے، جس کے نتیجہ میں آبادیاں تباہ و برباد ہو جائیں گی۔ چونکہ ان پیشن گوئیوں میں وقت کا کوئی تعین نبیں ہے، المذا آگے چل کر یہ ممکن ہوا کہ تاجبوں اور ترکوں کے بارے میں کہ جو یاون اور ملیچھ تھے، یہ پیشن گوئیاں درست خابت ہوئیں۔ اگر قدیم دور کے یاونوں نے یاون اور ملیجھ تھے، یہ پیشن گوئیاں درست خابت ہوئیں۔ اگر قدیم دور کے یاونوں نے دھرم کو نلیاک کیا اور آبادی کو تباہ کیا تو نئے یاون بھی بھی پچھ کر گئے، ان میں بھی تباہی دھرم کو نلیاک کیا اور آبادی کو تباہ کیا تو نئے یاون بھی بھی کہ کر گئے، ان میں بھی تباہی دھرم کو نلیاک کیا اور آبادی کو تباہ کیا تو نئے یاون بھی بھی کہ کر گئے، ان میں بھی تباہی دھرم کو نلیاک کیا اور آبادی کو تباہ کیا تو نئے یاون بھی ایم کو بھی اکھیر پھینا۔

چٹو پارھیانے اس ضمن میں شیلان پولاک (Sheldon Pollock) کے تعمیں کو بیان کیا ہے، جس کا کمنا ہے کہ رامائن کی کمانی اگرچہ قدیم ہے، اور اس کمانی اور سیاست کا قدیم زمانہ سے گرا تعلق ہے، لیکن عمد قدیم میں اس کے سیاسی اثرات بہت معمولی ہوئے، لیکن بارہویں صدی میں اس کمانی نے سیاسی طور پر ایک نیا موڑ لیا، اور رام کی حیثیت ایک اہم حکمران اور او تارکی ابھری کہ جس کی یاد میں مندروں کی تقمیر شروع ہو گئی، یہ سب کچھ ہندوستان میں ترکی حکومت کے قیام کے نتیجہ میں ہوا۔ رام شروع ہو گئی، یہ سب کچھ ہندوستان میں ترکی حکومت کے قیام کے نتیجہ میں ہوا۔ رام

ادارے کس طرح سے حصہ لیتے ہیں۔ ماضی کو حال اپنی ضرورت کے تحت دکھائی دیتا ہے۔ روایات حال کے مقاصد کے تحت بدلتی اور تشکیل نو پاتی رہتی ہیں۔

آگے چل کر ہندوستان کی سیاست میں رام نے اہم کردار اداکیا۔ 'رام راجیہ' کا نعوہ ایک ایسا نعوہ تھا کہ جس میں ماضی کے سنرے دور کو واپس لانے کی بات کی گئی تھی۔ اس نعوہ نے ہندو بنیاد برستی کو تقویت پہنچائی' آزادی کے بعد بابری معجد اور رام

جنم بھومی کی سیاست بھی اس کا ایک تسلسل ہے۔ اس میں رام کو ایک علامت بنا کر ہندو بنیاد پرست اپنی شناخت کو گمرا کرنا چاہتے ہیں اور مسلمانوں کو یاون اور ملچھ سمجھ کر

ان کو علیحدہ رکھنا چاہتے ہیں۔

چٹو پادھیا' اس کے بعد اس دلیل کو لاتا ہے کہ یہ کہنا کہ تاریخ میں ہندو اور مسلمان بالکل علیحدہ رہے یہ صبح نہیں ہے۔ ان میں ثقافتی اور کلچرل اثرات بھی ہوئے ہیں' جس کے نتیجہ میں ہندوستانی مسلمانوں نے اپنی ایک علیحدہ شاخت پیدا کی۔ لازا تاریخ تصادم اور کش کمش کا نام ہی نہیں ہے۔ اس میں ملاپ اور اشتراک بھی ہے' جو قوموں کو مختلف رہتے ہوئے بھی برابر لاتا ہے۔

#### *ہندوستان اور روہی*لیے

مسلمان خاندانوں کے دور حکومت میں افغان یا پھان بری تعداد میں وقا " فوقا" استے رہے۔ ان کا مقصد شجارت سے لے کر سیات جوار کرتا تھا۔ وطن سے دور ہو کر بھی وہ اپنی روایات کو برقرار رکھتے تھے۔ قبائلی نظام کو قائم رکھتے ہوئے آپس میں شادی بیاہ کرتے تھے' اس وجہ سے ہندوستان کی دو سری قوموں سے ان کے تعلقات نہیں بیاہ کرتے تھے' اس وجہ سے ہندوستان کی دو سری قوموں سے ان کے تعلقات نہیں برھے۔ قبائلی نظام کی وجہ سے ان میں انقام کا جذبہ تھا' لافذا آپس میں مسلسل اورتے برسے سے ان کی پوزیش کو کمزور رکھا۔ کما جاتا ہے کہ بیرم خال نے اپند لڑکے عبدالرجیم کی متلی اسلام خال سور کی لڑکی سے کر دی تھی جے افغانوں نے پند نہیں کیا۔ اس کے قتل میں اس جذبہ کا بھی حصہ ہے۔

افغان جاگیردار اپنی جاگیردال کو موردثی بنا لیتے تھے اور اس میں بادشاہ کے عمل دخل کو پیند نہیں کرتے تھے۔ اس روایت کی وجہ سے بادشاہ ان کا تبادلہ نہیں کر سکتا تھا۔ للذا ہر جاگیردار اپنی جاگیر میں اپنے قبیلہ کے ساتھ آباد ہو تا تھا جو ہر بحران میں اس کا ساتھ دیتے تھے جب لودی خاندان میں مطلق العنائیت آئی تو افغان جاگیرداروں نے اس کی مخالفت کی۔ ہندوستان سے ان کی سلطنت کی خاتمہ ان کی آپنی کی ناچاتی اور لاائیوں کی وجہ سے ہوا۔

جب بابر ہندوستان پر قابض ہوا تو اس نے افغانوں سے دوستانہ تعلقات رکھے اور بہار میں افغان جاگیرداروں کو اس طرح رہنے دیا۔ ہمایوں کے ابتداء میں ان سے تھیک تعلقات تھے مگر انہوں نے شیر شاہ سوری کی سربراہی میں شکست دے کر اسے ہندوستان سے نکال دیا۔ اس لیے جب اکبر نے مغل سلطنت کو مضبوط کیا وہ تو افغانوں سے دور ہی رہا اور انہیں اعلیٰ عمدے نہیں دیے۔ اس کے دربار میں دولت خال لودی جو ایک

ہزار سواروں کا منصب دار تھا جب وہ مرا تو اکبر نے کما کہ "تہج شیر خاں اس دنیا کو چھوڑ کر چلا گیا۔" جمال گیر کو جب تخت نشنی میں دفت پیش آئی تو اس نے راجپوتوں کے مقابلہ میں افغانوں کی ایک وفلوار جماعت بنائی اور انہیں اہم و اعلیٰ عهدوں پر فائز کیا۔ جس کی ایک مثال خان جمال لودی ہے۔ انہوں نے اس کا جواب وفلواری سے دیا اور اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے خود کو منظم و طاقت ور کیا۔ لیکن جب شاہ جمال کے دور میں خان جمال لودی نے بعناوت کی اور یہ امید کی کہ افغان سلطنت کا احیاء ہو جائے، تو مغل دربار میں ایک بار پھریہ اپنا مقام کھو بیٹھے۔

افغانوں نے مغلوں کے زوال کے بعد ایک بار پھر اپنی طافت کو اکٹھا کیا اس بار کیتھرکے مقام کو اپنا مرکز بنا کر اول تو اسے روہیل کھنڈ بنایا اور پھریہاں اپنی حکومتیں قائم کیں۔ اس موضوع پر ایک کتاب تو 1944ء میں اقبال حسین کی

The Ruhela Chieftancies : The Rise and Fall of Ruhela Power in India in the Eighteenth Century.

ا المال ال

The Rise of the Indo-Afghan Empire. C.1710-1780.

یہ 1995ء میں لائیڈن سے چھپی ہے۔

گومنس کتاب کی ابتداء کرتے ہوئے اس بحث کو پیش کیا ہے کہ جس میں مور خین کا ایک نقطہ نظریہ ہے کہ سمندری راستوں کی دریافت کے بعد وسط ایشیا ایران اور افغانستان کے تجارتی راستے بند ہو گئے۔ تجارت کے اس نقصان نے عثمانی مفوی اور مغل سلطنوں کو زوال پذیر کیا۔ اس کے برعس دو سرا نقطہ نظریہ ہے کہ سمندری راستوں کی دریافت نے نظی کے راستے تجارت کو بالکل ختم نہیں کیا تھا۔ یورپی طاقیت ان سلطنوں کی دریافت نے نظی کے راستے تجارت کو بالکل ختم نہیں کیا تھا۔ یورپی طاقیت ان سلطنوں کا زوال ہوا تو اس کی جگہ چھوٹی ریاستوں نے پر کی۔ جیسے وسط ایشیا میں بخارا و سمرقند 'ہندوستان میں مرہٹہ ریاست اور ایران میں ژند ریاست وجود میں آئی۔ یہ ریاستیں بھی اپنی جگہ

طاقت ور تھیں اور تجارتی سر گرمیوں میں حصہ لیتی تھیں۔

اب جو نئی تحقیق ہوئی ہے اس نے ثابت کیا ہے کہ شالی ایران سے لے کر ترک تک خشکی کے راستوں تجارت جاری رہی۔ اٹھارویں ضدی میں ایران' ترک' اور ہندوستان کے سرحدی قبائل ایک نئی طاقت کے ساتھ ابھرے۔ ہندوستان میں یہ افغان قبائل تھے۔ مغل سلطنت کی کمزوری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے انہوں نے اپنی ریاستیں قائم کیں۔ یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ افغان اتنی بڑی تعداد میں ہندوستان کیسے پہنچے؟

دیے تھے اور جب موقع ملتا تو لوٹ مار بھی کرتے تھے۔

گومنس پھان' افغان' اور رو بیلہ کا فرق بتاتے ہوئے لکھتا ہے کہ مشرقی افغانستان

کے پشتو بولنے والوں کو ہندوستان میں پھان کہا جا تا تھا۔ ان میں اور افغانوں میں یہ فرق
کیا جا تا تھا کہ پٹھان غیر متمدن ہوتے تھے اور افغان مہذب۔ رو بیلہ سترہویں صدی
میں روہ سے آنے والوں کے لیے استعال ہوا۔ یہ علاقہ ہندوکش اور کوہ سلیمان کملا تا
ہے۔ اٹھارویں صدی میں جب رو بیلہ روہیل کھنڈ میں آباد ہوئے تو یماں انہوں نے

اینی ریاست بنالی۔

اس کے بعد گومنس اس تاریخی پس منظر کو بیان کرتا ہے کہ جس میں افغان قبائل معاثی طور پر متحرک ہوئے۔ اکثر افغان قبائل خانہ بدوش تھے' المذا جب یہ ایک جگہ سے دو سری جگہ جاتے تو زراعتی پیداوار کو بھی ساتھ میں لیجاتے تھے جو شہوں میں فروخت کر کے منافع کماتے تھے۔ چو نکہ یہ نکیل نہیں دیتے تھے اس لیے منافع کی شرح زیادہ ہوتی تھی۔ یہ خانہ بدوش کی زندگی میں اس قدر آزاد اور خود مخار تھے کہ کہیں آباد ہونے پر تیار نہیں ہوتے تھے۔ ہندوستان میں یہ گھوڑوں کی تجارت کرتے تھے۔ بادوستان میں محمرانوں اور امراء کی ضرورت و بخارا سے یہ گھوڑوں کی خریدتے تھے اور ہندوستان میں محمرانوں اور امراء کی ضرورت کے تحت انہیں فروخت کرتے تھے۔ لودی اور سوری خاندان کے لوگ گھوڑوں کی تجارت کرتے ہوئے۔

چو نکہ ہندوستان میں گھوڑوں کے لیے چراگاہیں نہیں تھیں' اس لیے جب بھی حملہ آور گھڑ سواروں کے ساتھ آئے ان کے لیے سب سے برا مسکلہ چارہ کا رہا۔ اس لیے وہ ڈیادہ عرصہ ہندوستان میں نہیں ٹھر سکے۔ تیمور اور نادر شاہ اس لیے واپس چلے کئے اور مغلوں نے یہاں مستقل رہائش اختیار کرلی۔

گھوڑوں کے علاوہ تازہ یا خشک میوے' پھل' سلک اور خام سلک بہاولپور' ملتان' ڈیرہ غازی خال سے ہوتی ہوئی ہندوستان آتی تھی۔ کہا جاتا ہے کہ تجارت کی وجہ سے ہندوستان میں چاندی آیا کرتی تھی۔ گر ایسا نہیں یہ تجارت ہی کے ذریعہ یمال سے وسط ایشیا چلی جاتی تھی۔ ہندوستان اور وسط ایشیا کے تجارتی راستوں پر کھتری اور مارواڑی آباد ہو گئے تھے۔ ان کی آبادیاں باکو اور استر آباد تک تھیں۔

درانی حکومت نے جب سندھ پر اپنا اقتدار قائم کیا تو اسے وسط ایشیا سے ملا دیا۔
احمد شاہ نے افغانوں کے لیے سندھ کے راستے جج پر جانا مقرر کیا۔ اس عمد میں مختصہ
ادر سندھ کے دو سرے شہر تجارتی مرکز بن گئے۔ یمال سے اون اور سوت کا کپڑا
افغانستان اور وسط ایشیا جایا کرتا تھا۔ اس تجارت کو روکنے کے لیے ایسٹ انڈیا کمپنی نے
افغانستان اور وسط ایشیا جایا کرتا تھا۔ اس تجارت کو روکنے سے ایش انڈیا کمپنی نے متاب تعارت تشخصہ میں تجارتی کو تھی قائم کی تھی۔ جب تجارت تشخصہ سے کراچی منتقل

ہوئی تو 1775ء میں یہ تجارتی کو تھی بند کر دی گئی۔ تجارت کے فروغ کے لیے درانی حکمرانوں نے ہندو بنیوں اور ساہوکاروں کو شکار پور' ملتان' ڈریہ غازی خال' قندہار اور کلیل میں آباد کیا۔ اس تجارت نے یمودیوں کو بھی یماں آباد ہونے کی ترغیب دی' لس بیلہ میں یمودی بنکروں کا پنتہ چاتا ہے جو انیسویں صدی میں غائب ہو گئے۔

یہ تاجر جنہیں درانی حکومت نے سہولتیں دی تھیں یہ احمد شاہ ابدالی کو اس کی مہمات کے لیے بید ریا کرتے تھے۔ جب پنجاب میں سکھوں کی حکومت قائم ہوئی تو شکارپور کا زوال ہو گیا اور سندھ کے تاجر ملتان و امر تسرمیں آگر آباد ہو گئے۔ اٹھارویں صدی میں درانی سلطنت کی وجہ سے افغانستان تجارت کا مرکز رہا کہ یمال سے تاجر وسط ایشیا ایران مندوستان باکو' ماسکو اور بیجنگ جاتے تھے۔ تجارت کی ترقی کی وجہ درانی سلطنت میں شکوں کا نظام اور ساہوکاروں سے ادھار مینے کی سولتیں تھیں۔

احمد شاہ درانی ہندوستان میں مغلول کی مدد کے لیے آیا تھا۔ اس کی دلیل یہ تھی کہ مغلول کی نالاتھی اور کمزوری کی وجہ سے ہندوستان میں دین اسلام محفوظ نہیں رہا ہے' انظام سلطنت ٹوٹ گیا ہے۔ اس لیے اس کی مدد کی ضرورت ہے آگہ وہ دوبارہ سے اسلام کو مضبوط کر سکے۔ اس نے خود کو شہنشاہ در دورال کے خطاب دیا تھا۔ اس نے عثانی سلطان کو خط میں اپنے کارناموں کے بارے میں لکھا تھا کہ وہ ہندوستان مغلوں کی مدد کے لیے آیا تھا کہ جس کے حکمرال کو مرہٹوں اور سکھوں نے کئے تپلی بنا رکھا تھا۔ ویلی جو دارالسلام تھا وہ ان کے قبضہ میں چلا گیا تھا۔ اس نے قبضہ کے بعد کافروں کی میانیوں کو منا دیا۔ اس کی اپنی تشریح کے مطابق' اس کا جہاد غرنوی و غوری مکمران کو میانوں نے ابتداء میں تو ابدالی کو اپنا حکمرانوں کا تسلسل تھا۔ ہندوستان میں رو بیلہ افغانوں نے ابتداء میں تو ابدالی کو اپنا حکمران نہیں مانا' مگر بعد میں انہوں نے اسے اپنا سربراہ تسلیم کر لیا۔

گومنس اپنے مطالعہ میں گھوڑوں کی تجارت پر خاص توجہ دیتا ہے۔ اس سلسلہ میں اس نے گھوڑوں کی ہیں۔ وہ لکھتا اس نے گھوڑوں کی ہیں۔ وہ لکھتا ہے کہ گھوڑوں کی نسل کی ابتداء جنوب مشرقی روس سے ہوئی اور یماں سے یہ ایشیا، یورپ میں گئے۔ ایشیا کی معتدل آب و ہوا اور چوں والی گھاس ان کی افزائش کے لیے یورپ میں گئے۔ ایشیا کی معتدل آب و ہوا اور چوں والی گھاس ان کی افزائش کے لیے

مفید ثابت ہوئی۔ ہندوستان میں گھوڑوں کی پرورش کے امکانات کم تھے کیونکہ اول تو اچھی زمین کاشت کے لیے استعال ہوتی تھی' دوئم گھوڑا وہ گھاس نہیں کھا آتھا جس میں کھاد کا استعال ہوا ہو۔ چارہ کی گھاس کی کی کی وجہ سے ہندوستان مین اس کی خوراک کا مسئلہ تھا۔ اگرچہ بارش کے موسم میں گھاس تیزی سے اگی تھی' گرگری میں اس قدر تیزی سے خلک ہو جاتی تھی۔ چند علاقے ایسے تھے کہ جمال چارہ مل جا آتھا۔ ان میں روہیل کھنڈ اور راجتھان کے کچھ جھے شامل تھے۔ چارہ کی کی وجہ سے گھوڑے اپنے پر گذارا کرتے تھے مثلاً گیہوں' جو' اور چنے۔ جنوبی ہندوستان میں چاول ابل کر اس میں بکرے کا گوشت ملاکر گھوڑے کو کھلاتے تھے۔

اس وجہ سے ہندوستان میں گھوڑوں کی مانگ بھشہ رہتی تھی۔ خاص طور سے عربی گھوڑے سب سے عمدہ سمجھ جاتے تھے۔ ان کی ضرورت فوج کے لیے بھی ہوتی تھی اور بوجھ اٹھانے اور عام سواروں کے لیے بھی۔ گھوڑوں کی تجارت وسط ایشیا اور ایران کے ذریعے ہوتی تھی لیکن اگر سابی حالات کی وجہ سے یہ راستے بند ہو جاتے تھے تو پھر خلیج فارس کے ذریعہ انہیں "دبحری" گھوڑے ملیج فارس کے ذریعہ انہیں لایا جاتا تھا۔ سلاطین کے عمد میں انہیں "دبحری" گھوڑے کہا جاتا تھا۔ ان کے علاوہ گھوڑوں کی قسموں میں تازی ترکی اور کوبی تھے۔ ہندوستان میں ان گھوڑوں کو میلوں اور منڈیوں میں فروخت کیا جاتا تھا۔ اس تجارت میں سب نیادہ اہم تاجر افغان ہوا کرتے تھے۔

اس کے بعد گومنس لکھتا ہے کہ ردہ سے ہندوستان آنے والوں میں اکثریت یوسف زئی قبیلہ کی تھی۔ یہ قدہار و کائل سے سوات و باجوڑ آئے اور یہاں اپنی حکومت قائم کی' اس کے بعد ان میں سے اکثریت نے ہندوستان کا رخ کیا۔ مغلوں نے کی افغانی قبائل کو اپنی ملازمت میں لے لیا تھا۔ مثلاً حویشگی جنموں نے سوریوں کی افغانی قبائل کو اپنی ملازمت میں ان خدمات کے عوض قصور میں جاگیریں دیں اور فوجدار کا عہدہ عطاکیا۔ آفریدی قبیلہ کو درہ خیبرکی گرانی پر مقرر کیا۔ خلیلی تید کو انک اور خیبرکے درمیانی علاقے دیئے۔

ہندوستان میں آنے کے بعد گھوڑوں کی تجارت کے ذریعہ انہیں دولت بھی ملی

اور فوجی تجربہ بھی ہوا۔ اس لیے انہوں نے اٹھارویں صدی میں روہیل کھنڈ میں اپی سلطنت قائم کر لی اور تاجر سے حکمران بن گئے۔ جو بھی افغان قبائل روہیل کھنڈ آتے تھے یہاں آکروہ رویلہ کہلاتے تھے۔

رو بیلہ سلطنت مغلوں اور ایسٹ انڈیا کمپنی دونوں کے لیے خطرناک تھی۔ اس کے قیام کی وجہ سے مغل سلطنت کی آمدنی گھٹ گئی تھی۔ دوسرے ان کی وفاداری مغل خاندان کے بجائے درانی حکمران سے تھی۔ کمپنی کے لیے بیہ اس لیے خطرناک تھی کہ یمال افغانوں کا اجماع ہو گیا تھا کہ جو جنگ جو و لڑاکو تھے اور کمپنی کے اقتدار کو چیلنج کرنے کی جرات رکھتے تھے۔

روہیلوں نے نہ صرف جنگ جو ہونے کا ثبوت دیا بلکہ انتظامی امور میں بھی انہوں نے اپنی قابلیت دکھائی۔ انہوں نے روہیل کھنڈ میں گھوڑوں کی پرورش کی۔ کاشت کے لیے جنگلات کو صاف کیا اور سلطنت میں امن و امان کو قائم کیا۔ اس کی وجہ سے ان کی ریاست خوش حال اور پرامن ہو گئی۔

اٹھارویں صدی میں افغان ریاستوں کے وجود میں آنے کی وجہ سے افغانوں کی شاخت ابھری۔ للذا اب شجرے اور نسب کی بنیاد پر افغانوں کو متحد کرنے کی کوششیں ہو کمیں۔ رو بمیل کھنڈ کے حکمران حافظ رحمت خال نے ''خلا متہ الانساب'' کتاب کھی۔ اس کے نزدیک نسب کی ابمیت یہ تھی کہ اس کے ذریعہ افغان اپی شاخت کو متحکم کریں باکہ وہ ہندوستان کے معاشرے میں ضم ہو کر ختم نہ ہو جاکمیں۔ انہوں نے اپنے ہندوستان آنے میں تجارت کو اہمیت نہ دی بلکہ یہ کہ وہ یمال جماد کی غرض سے آئے ہیں۔ اور ہندوستان میں اسلام کی سر بلندی ان کا مقصد ہے۔ اس لیے افغان شاخت کے ساتھ ساتھ رو بمیل کھنڈ سنی رائے العقیدگی کا بھی مرکز بن گیا۔

جب اورھ کی سلطنت اور سمپنی نے مل کر روہیل کھنڈ کی ریاست کو ختم کیا (1780ء) تو اس کے ساتھ ہی افغانوں کے اس مرکز نے اپنی سیاسی و نہ ہمی اہمیت کو کھو ۔۔۔

## مسمینی اور ہندوستان کی حکومت

انیسویں صدی میں جب کہ ہندوستان میں کمپنی کا سیای اقدار مضبوط اور مشکم ہو گیا تھا' ای دوران انگستان میں دو تحرکیں ابھریں' ان میں سے ایک نہ بی تحرک ایون جیلیکل (Evangelical) اور دو سری فکری اور علمی تحریک افادیت پند (Utilitarian) تھی۔ ان دونوں تحریکوں نے انگلتان کے معاشرے کو سخت متاثر کیا' کیوکہ سے وہ زمانہ تھا کہ جب انگلتان میں صنعتی انقلاب نے طبقاتی فرق کو واضح کر دیا تھا۔ طبقاتی تقسیم' تجارت کے لیے نئی منڈیوں کی تلاش' معاشرے کی بے چینی کو روکنے کی تدابیر' ان کے نتیجہ میں نہ بی و فکری خیالات نے جنم لیا۔ ایون جیلیکل تحریک کے لوگ معاشرے میں ایک نئے نہ بی جذبہ کو پیدا کرنا چاہتے تھے کہ جس کی بیاد بائبل پی تعلیمات پر تھی۔ نو آبادیات کے نتیجہ میں جب انگلتان کا سیاسی اقدار بھیلا تو سے اس سے فائدہ اٹھا کر عیمائیت کی تبلیغ کر کے لوگوں کو زیادہ سے زیادہ تعداد میں عیمائی بنانا چاہتے تھے' کیونکہ سے ان کا اعتقاد تھا کہ صرف عیمائی بنانا چاہتے تھے' کیونکہ سے ان کا اعتقاد تھا کہ صرف عیمائی بننے کے بعد لوگ میں عیمائی بنانا جاسے ہیں اور ان کی نجات ہو عتی ہے۔

افادیت پند ایک گری تحریک تھی جس کا تعلق فلسفہ اخلاق یا ضابطہ حیات سے تھا۔ اس کے بانیوں میں جربی بیننہ (Jeremy Bentham) جیس مل اور اسٹوارٹ مل تھے۔ اس نظریہ کے تحت کسی معاشرے کی اچھائی کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے ، جس میں زیادہ لوگوں کو خوشی و مسرت مہیا ہو۔ اگر لوگ اپنے مفادات کے تحت محنت کر کے اور کام کر کے خوشی کو حاصل کریں گے ، تو اس کے متیجہ میں لازی طور پر معاشرہ میں عمومی خوشی و مسرت پیدا ہو جائے گی۔ افادیت پند انگلتان میں 19 صدی میں ساجی و سیاسی اصلاحات کی شکل میں اثر انداز ہوا ، جس کے متیجہ میں لبرل صدی میں ساجی و سیاسی اصلاحات کی شکل میں اثر انداز ہوا ، جس کے متیجہ میں لبرل

ازم کے خیالات کو فروغ ہوا۔

ان دونوں تحریکوں کا اور خصوصیت سے افادیت پندوں کا ہندوستان کی تاریخ پر کیا اثر ہوا' اس پر ارک اسٹوکس (Eric Stokes) نے اپنی کتاب ''انگاش یو ٹی لی ٹیرین اینڈ انڈیا'' (Eric Stokes) میں بحث کی ہے۔ اٹھارویں اینڈ انڈیا'' (1959) English Utilitarians and India اجماع کی ہے۔ اٹھارویں صدی میں ہندوستان میں اس پر بحث و مباحثہ ہو رہا تھا کہ یمال پر کس قتم کا نظام نافذ کرنا چاہیے۔ کمپنی کی ملازمت میں ایسے لوگوں کی بری تعداد آگئی تھی کہ جو ایون حیلیکل اور افادیت پند دونوں کے نظریات سے متاثر تھے اور اپنے ان خیالات کو وہ ہندوستان کے انتظامی امور میں شامل کر کے ایک ایسا نظام چاہتے تھے جو ان کے آئیڈیل کے مطابق ہو۔

لندن کے ایک محلّہ کلیپ ہم (Clapham) سے منسوب ایک گروپ تھا کہ جس میں چارلس گرانٹ' اور جان شور شامل تھے۔ جو ہندوستان کے معاشرے کو ذہبی طور یر عیسائی بنا کر تبدیل کرنا چاہتے تھے۔ جیمس مل 'اور اسٹورٹ مل کمپنی کی ملازمت میں تھ' اور افادیت پند فکر کے بانی و مبلغ تھے۔ جیس مل اس لحاظ سے قابل ذکر ہے کہ اس نے سب سے پہلے "برطانوی ہندوستان" کی ایک جامع تاریخ کھی۔ ان دونوں کتب ہائے فکر کے اثرات کو دیکھنے کے لیے ضروری ہے کہ ان معاثی وجوہات کا جائزہ لیا جائے کہ جو صنعتی انقلاب کی وجہ سے پیدا ہوئے تھے۔ ابتداء میں ہندوستان کی مصنوعات انگلتان اور یورپ میں فروخت ہوتی تھیں۔ اب بساط الٹ چکی تھی اور ہندوستان کی حیثیت خام مال سلائی کرنے کی ہو گئی تھی۔ ساتھ ہی میں یہ انگلتان کی پیداوار کی منڈی بن گیا تھا۔ ان حالات میں اب انگلتان کو ضرورت نہیں تھی کہ وہ اپی صنعت کی حفاظت کے لیے قانون بنائے' اب "آزاد تجارت" اس کے لیے زیادہ مفید تھی کیونکہ اس کا مقابلہ کرنے والا کوئی نہیں تھا۔ اب ایسٹ انڈیا سمپنی کی اجارہ واری پر بھی تقید ہو رہی تھی۔ مرکنشائل سٹم کے بجائے انڈسٹرل سٹم آ رہا تھا۔ دونوں کتب ہائے فکر کے لوگ' اس سے متفق نہیں تھے کہ ہندوستان کے قدیم اداروں کی اصلاح کی جائے یا ان کا احیاء کیا جائے' اس کے مقابلہ میں بیہ ہندوستان کو مہذب بنانے کے عمل میں اس بات کی ضرورت محسوس کرتے تھے کہ یمال سائنس کا فروغ ہو ، جدید بورپی تعلیم ہو ، تجارت ترقی ہو تاکہ مشرق اور مغرب کا فرق ختم ہو جائے ، اور ہندوستان ، انگلتان کے ماڈل پر عمل کر کے جدید و مہذب ہو جائے۔ اس عمل میں جن محرکات کو ضروری سمجھا جا رہا تھا ، وہ یہ تھے : آزاد تجارت ، ایون جیلیکل نظریات کے تحت ساجی اصلاحات ، افادیت پرستی کے زیر اثر لبرل ازم۔

ان دو متضاد نظریات کی وجہ سے اس وقت جو بحث برطانوی انظامیہ کے سرکل اور کمپنی کے اہل افتدار کے درمیان چلی وہ یہ تھی کہ 1765ء میں جب کمپنی کو بنگال و بہار میں دیوانی کے افتدارات ملے تو اس کی حیثیت مغل حکومت کے وارث کی ہو گئی اس کو یہ حق نہ تھا کہ وہ کوئی نیا نظام نافذ کرے 'بطور وارث اس کی ذمہ داری تھی کہ وہ زوال پذیر نظام کو بهتر بنائے' نہ کہ اسے ختم کر کے اس کی جگہ بالکل دو سرا نظام لائے۔ کلائیو کی دلیل تھی کہ ہندوستان میں کمپنی کی حکومت پوشیدہ رہنی چاہیے' اسے سامنے نہیں آنا چاہیے۔ یعنی اسے مغل حکومت کے بردے میں حکومت کرنی چاہیے۔ سامنے نہیں آنا چاہیے۔ یعنی اسے مغل حکومت کے بردے میں حکومت کرنی چاہیے۔ باست باسٹنگز کی دلیل تھی کہ انظامیہ کے اعلیٰ سطح پر تو سمپنی کے ملازم ہوں' گر بخل شطح بر سندیگز کی دلیل تھی کہ انظامیہ کے اعلیٰ سطح پر تو سمپنی کے ملازم ہوں' گر بخل شطح بر سندوستانیوں کو رکھنا چاہیے کیونکہ وہ مقامی حالات کو زیادہ بہتر جانتے ہیں۔

کمپنی کی ابتدائی بدعنوانیوں' اور انظامی خرابیوں کو دور کرنے کے لیے' برطانوی پارلیمنٹ نے 1773ء میں ریگولیٹنگ ایک پاس کیا' جس کی خاص شق سے تھی کہ سریم کورٹ گورز جنرل کونسل سے آزاد ہو گا۔ کمپنی کی پالیسی میں اس وقت تبدیلی آئی جب کارنوالس گورنر جنرل بن کر آیا' اس نے کمپنی کی انظامیہ سے مقامی لوگوں کو علیحدہ کر دیا' دو سرے حکومت کے نظام میں اگریزی قانون کا نفاذ کیا۔ اس کا بنیادی نظریہ سے تھا کہ طاقت و اختیارات ایک فرد یا ادارے میں مجتمع نہ ہوں' بلکہ ان کو توازن کے ساتھ رکھا جائے۔ 1793ء میں اس نے بنگال میں "بندوبست دوای" کا نفاذ کیا۔ یک ساتھ رکھا جائے۔ 1793ء میں اس نے بنگال میں "بندوبست دوای" کا نفاذ کیا۔ نگار رہو گئی تھی جس کی وجہ سے رہونیو کے عمال کے اختیارات ختم ہو گئے۔ انگاش مقرر ہو گئی تھی جس کی وجہ سے رہونیو کے عمال کے اختیارات ختم ہو گئے۔ انگاش مقرر ہو گئی تھی جس کی وجہ سے رہونیو کے عمال کے اختیارات ختم ہو گئے۔ انگاش مقانون میں خاص طور سے خی جائداد اور اس کے تحفظ کا بھی خیال رکھا گیا تھا۔

المجاہ کے بعد جب کہ مرہٹہ طاقت خم ہو گئی اور کمپنی کو فرجی و سیاسی طور پر چینج کرنے والا کوئی نہیں رہا' تو اب اس نے انظامیہ کی تشکیل کی طرف پوری توجہ دی۔ کمپنی کے ملازمین میں کہ جنہیں ہندوستان کا زیادہ تجربہ تھا' ان میں منرو' مشکاف' ما لکم اور الفنسٹن تھے' ان کا تعلق اس نسل سے تھا کہ جنہیں ہندوستان کی روایات اور اداروں سے گرا تعلق تھا۔ یہ کارنوالس کی انتظامی اصلاحات کے خلاف تھے' اور ہندوستان کی روایات بر نئے نظام کی تغیر کے حامی تھے۔ اس لیے یہ کلکٹر کو عدالتی' اور قانونی اختیارات دینے کے قائل تھے' کیونکہ اختیارات ایک جگہ ہوں گے تو انتظام موثر طریقہ سے کام کرے گا۔ اگر یہ تقسیم ہو گئے تو ان کی وجہ سے کام کی رفتار بھی ست ہو گی اور تعاون کی فضا بھی نہیں ہو گی۔

1818ء میں صورت حال یہ تھی کہ بنگال میں کارنوائس کا بنروبست دوامی تھا کہ جس میں زمیندار کی اہمیت تھی' اس کے مقابلہ میں مدراس میں منرو کا "رعیت واڑی" نظام تھا کہ جس میں کسانوں کی اہمیت تھی کہ جو ربونیو ادا کرتے تھے۔ ربونیو کی شرح شعبہ کے عامل مقرر کرتے تھے۔ اس لیے ان کا عمل وخل زیادہ تھا۔ جب کہ بنگال میں ربونیو کے عہدیداروں کا عمل وخل مقرر شدہ شرح کی وجہ سے ختم ہو گیا تھا۔

ایون جیلیکل فرد کے ضمیر کی بیداری اور اس کی اہمیت کے قابل تھے۔ وہ سمجھتے تھے انسانی کردار ذہن کی تبدیلی سے بدل سکتا ہے' اور ذہن اس وقت تبدیل ہو سکتا ہے کہ جب اس میں تعلیمی صلاحیت و قابلیت ہو۔ وہ ہندوستان کی فتح کو خدا کی جانب سے ایک تحفہ سمجھتے تھے' للذا اس لیے ہندوستانیوں کو عیسائی بنانا ان کا مشن تھا۔ عیسائی ہونے کے بعد وہ نہ صرف ممذب ہو جائیں گے بلکہ پس ماندگی اور زوال سے بھی نجات حاصل کر لیں گے۔ برہمنوں نے ان کو جس طرح توہمات اور روایات کے ذریعہ ذہنی طور پر غلام بنا رکھا ہے' اس کو تعلیم کے ذریعہ ختم کیا جا سکتا ہے ایک مرتبہ ذریعہ زہنی طور پر غلام بنا رکھا ہے' اس کو تعلیم کے ذریعہ ختم کیا جا سکتا ہے ایک مرتبہ جب ہندوستانی یور پی تہذیب اختیار کر کے اس میں ضم ہو جائیں گے تو اس کے نتیجہ میں سے اور برطانیہ ایک ہو جائیں گے ان کے ویاؤ کے تحت 1813ء میں مشنریوں کو ہندوستان میں آنے کی اجازت مل گئی' اور حکومت نے تعلیم کے لیے علیحدہ سے فنڈ ہندوستان میں آنے کی اجازت مل گئی' اور حکومت نے تعلیم کے لیے علیحدہ سے فنڈ

بھی قائم کیا۔ اس پر ولبر فورس (Wilber force) نے کما کہ

ہمیں اس بات کی کوشش کرنی چاہیے کہ اس سرزمین میں این جڑوں کو آہت آہت گرا کرتے جائیں کیونکہ اس طرح سے ہم اینے اداروں' روایات' اصول' قوانین' اور سب سے بردھ کر یہ کہ عادات و اطوار کو روشناس کرا سکیں گے۔ ان کی وجہ سے ہر فتم کی ترقی موگی اور نتیجتا مرا ندمب اور ماری اظاقی روایات ان میں جڑ پکڑ جائمیں گی۔ کیا ہم یورپی قانون اور اس کے اداروں اور خاص طور سے برطانوی اداروں کی برتری سے واقف نہیں کہ جو انہیں ہندوستان پر ہے۔ اہل ہندوستان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے کالے' خونی اور توہماتی اداروں و روایات کو ختم کر کے ان کی جگہ ہیے' مہمان' اور روشنی سے پر عیسائیت کو اختیار کریں' ان کو قبول کرتے ہی وہ اینے معاشرے میں تحفظ' اور نظم و ضبط کو اور این ساجی زندگی میں خوشی و مسرت اور گھریلو آرام کو محسوس کریں گے۔ اس کے نتیجہ میں وہ یقینا ان عناصر کے شکر گزار ہوں گے کہ جنہوں نے انہیں ان سے روشناس کرایا۔

ندہی و تہذیبی تبدیلی کی وجہ سے برطانوی صنعت کو فائدہ پنچا تھا' جب اہل ہندوستان' انگلتانی روایات کو اختیار کریں گے تو برطانوی مصنوعات اور اشیاء بھی ان کی زندگی کا لاڑی جز بن جائیں گی اور وہ ان کے خریدار بن جائیں گے۔ ایون جیلیکل آزاد تجارت کے بھی حامی تھے۔ تاکہ وہ آزادی کے ساتھ ہندوستان کی منڈیوں پر قبضہ کرلیں۔

یورنی تمذیب اس کی برتی اور ہندوستانیوں کو اس تمذیب میں شامل کر کے ان کی اپنی تمذیب سے رشتے تو ژنا ہے وہ خیالات تھے کہ جو ایون جیلیکل اور افادیت پندوں نے پیش کیے۔ اس مقصد کے لیے ان کے لیے دو باتوں کی سخت ضرورت تھی:

تعلیم اور قانون میکالے اور ٹریولین ان میں سے تھے کہ جو تعلیم کے زریعہ ہندوستان کے لوگوں کے ذہن کو بدلنا چاہتے تھے' ان کے مقابلہ میں جیس مل کی ولیل بیہ تھی کہ قانون ایک ایبا ہتھیار ہے کہ جس کے ذریعہ ساجی تبدیلی لائی جا سکتی ہے۔ لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ پہلے غربت کا فاتمہ کیا جائے' کیونکہ غربت سے جرائم' بیاریاں' اور ذہنی پس ماندگی پیدا ہوتی ہے۔ اگر حکومت غربت ختم کر کے قانون کی بالدستی قائم کر دیتی ہے تو ہندوستان کے لیے ایک نعمت ہو گی۔

ایون جیلیکل اور افادیت پند دونوں ہندوستانی تمذیب کے ظاف تھے اور اسے پس ماندگی کی ایک بری وجه گردانتے تھے۔ یہ دونوں تحریمیں فرد کو ساجی زنچروں توجات اور رسومات آزاد کر کے اسے اس قامل بنانا جاہتی تھیں کہ وہ تبدیلی کے ایجنٹ کے طور پر کام کر سکے۔ ان دونوں تحریکوں کا نتیجہ یہ نکلا کہ سمپنی نے ہندوستان میں اصلاحات کا پروگرام بنا کر اس پر عمل در آمد شروع کر دیا۔ اصلاحات کا بیہ دور 1839ء میں اس وقت ختم ہوا کہ جب افغان جنگ نے کمپنی کی توجہ ادھر کر دی' اب تک جو فتوحات کا سلسله رکا ہوا تھا' اور جو توانائی اصلاحات پر صرف ہو رہیں تھیں' اب وہ روبارہ سے توسیع پندی پر صرف ہونے لگیں۔ 1843ء میں سندھ اور 1849ء میں پنجاب کو فنج کیا گیا۔ پنجاب کی فنتح کے بعد پھر یہ بحث چھڑی کہ کیا حکومت سرپر ستانہ اور پدرانہ رویہ اختیار کرے' اور یا جدیدیت یر عمل کرتے ہوئے ہر چیز کی تشکیل نو کرے- نمریر ستانہ رویہ کی وجہ ہے حکومت کے برعیت کے ساتھ تعلقات قریبی رہے جب کہ جدیدیت کے عمل میں ہندوستانی روایات اور رسومات کو ختم کرنے کے متیحہ میں حکومت و رعایا میں اختلافات برھے' اس لیے کچھ کا کہنا ہے کہ 1857ء کی بعاوت ان علاقول میں ہوئی کہ جہال جدیدیت کا عمل جاری تھا' پنجاب میں کہ جہال سررستی اور بدرانه روبیه تھا' وہاں رعایا حکومت کی وفادار رہی۔

# ابسٹ انڈیا تمپنی

1600ء میں انگلتانی ملکہ الزیھ نے ایک تجارتی کمپنی کو شاہی چارٹر دیا جس کا نام تھا "گور نر اینڈ کمپنی آف مرچنش آف لنڈن ٹریڈنگ ان ٹو ایسٹ انڈیز"
(Governor and Company of Merchants trading into East Indies)
1709ء میں اس کو ایک اور کمپنی کے ساتھ ملا دیا گیا۔ اس کے بعد ہے اس کا مقبول عام نام "ایسٹ انڈیا کمپنی" ہو گیا۔ اس کے ساتھ ہی اے "آنر ایبل کمپنی" اور "جان کمپنی" ہمی کما جاتا تھا۔ ہندوستان میں یہ "کمپنی بماور" کے نام سے مشہور ہوئی۔ جب مغل بادشاہ کے ساتھ ساتھ کمپنی نے ساتی اقتدار حاصل کیا تو ہندوستان میں اقتدار اعلی کی تقسیم کو اس طرح سے واضح کیا گیا۔ "مخلوق خدا کی" ملک بادشاہ کا کومت کمپنی

ساور کی۔"

ایسٹ انڈیا کمپنی اپی پیدائش سے لے کر' اپی موت تک کہ جو 1858ء میں ہوئی' بہت سے سابی نشیب و فراز سے گزری۔ اپنے ابتدائی دور میں یہ ایک تجارتی کمپنی تھی' اور اس لحاظ سے اس کا ایک ہی مقصد تھا کہ تجارت کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ منافع کملیا جائے' اس وجہ سے اسے فتوحات' اور علاقوں پر قبضہ سے کوئی دلچپی نمیں تھی۔ کیونکہ جنگ کی صورت میں اس کو مالی نقصان اٹھانے کا اندیشہ تھا۔ سترہویں صدی تک انگلتان کے لیے امریکی نو آبادیات اور جزائر غرب المند کی مقبوضات کی ایمیت تھی' اس لیے وہ ہندوستان میں سیاس عزائم نہیں رکھتی تھی۔ اس کے علاوہ اس وقت ہندوستان میں مغل بادشاہ فوجی لحاظ سے بہت طاقور تھے' لندا ان سے جنگ کرنے وقت ہندوستان میں موال ہی نہ تھا۔ انگلتان کے حکمران طبقوں کی کوشش یہ تھی

کہ امریکی نو آبادیات میں غلاموں کی تجارت سے جو منافع ہو رہا تھا' اس کی فکر کی جائے' اور ایسٹ انڈیا سمپنی کے تاجروں کو تجارت اور اس سے ہونے والے فوائد کے لیے چھوڑ دیا جائے۔

لین ہندوستان کی تاریخ میں جو سای اتار چڑھاؤ آئے' اس نے کمپنی کو تجارت کے ساتھ ساتھ آہت آہت سیاست میں ملوث کرنا شروع کر دیا۔ اس کی ابتداء جنوبی ہندوستان اور اس کی ریاستوں کے باہمی جھڑوں سے شروع ہوئی' لیکن در حقیقت یہ ایک سابی طاقت 1757ء میں بلای کی جنگ کے بعد ابھری۔ لیکن بنگال کی فخ' اور سابی اقتدار کے باوجود کمپنی کی دستاویزات میں اسے کالونی یا نو آبادی نہیں کما گیا۔ اس کا مطلب تھا کہ وہ بنگال کو مقبوضہ علاقہ تسلیم نہیں کرتی تھی۔ اس کے لیے ذو مینین مطلب تھا کہ وہ بنگال کو مقبوضہ علاقہ تسلیم نہیں ہوئی۔ بلکہ اس کو "تجارتی کمپنی کا غصب شدہ علاقہ " کما گیا۔ جب کمپنی کو بنگال میں دیوانی کے حقوق ملے' تو در حقیقت اس کی شدہ علاقہ " کما گیا۔ جب کمپنی کو بنگال میں دیوانی کے حقوق ملے' تو در حقیقت اس کی طرف آتی گئی۔ ہندوستان کے مقبوضات کی انجیت بڑھتی چلی گئی۔

ہندوستان پر اقتدار قائم کرنے کے بعد کمپنی کی انظامیہ میں دو رحجانات تھے: ایک تو یہ تھا کہ یہ قدرت کی طرف ہے ایک تحفہ ہے کہ جو اسے ملا ہے۔ اب اس کا فرض ہے کہ ہندوستان کی قدیم تمذیب جو وقت کے ہاتھوں ختم ہو گئی ہے اسے دوبارہ سے زندہ کیا جائے۔ دو سرا مکتبہ فکر یہ تھا کہ ہندوستان کے لوگ تمذیب و تمدن اور ثقافت میں بہت پس ماندہ ہیں' اس لیے انہیں ممذب بنانے کے لیے یورپی روایات اور اداروں سے روشناس کرایا جائے تاکہ یہ ترقی کر عمیں۔

ایسٹ انڈیا کمپنی کی تجارت اور اس کے نقافتی اثرات پر انتونی وائلڈ (Antony Wild) نے، دی ایسٹ انڈیا کمپنی The East India Company : Trade and Conquest from 1600 (1999) لکھی ہے۔ وائلڈ کمپنی کی تاریخ کی ابتداء اس وقت سے کرتا ہے کہ جب اس نے " مسالوں کی تجارت" سے ابتداء کی۔ مسالے مشرق بعید سے حاصل کیے جاتے تھے 'جبکہ کپڑا ہندوستان سے لیجایا جاتا تھا۔ انگلتان میں خاص طور سے ان دونوں کی اشد ضرورت تھی۔ مسالوں کے ذریعہ نہ صرف کھانے کو محفوظ کیا جاتا تھا 'بلکہ اس کے ذاکقہ کو بہتر بنایا جاتا تھا 'جب کہ روئی کے بینے ہوئے نفیس کپڑوں نے اہل انگلتان کو اون کے کپڑوں سے نجات دلوائی 'جو نہ صرف جلد کے لیے تکلیف دہ اور بھاریوں کا باعث تھے 'بلکہ صفائی نہ ہونے کے باعث ان میں جویں پڑ جاتی تھیں 'اور نہ دھلنے کے باعث ان میں جویں پڑ جاتی تھیں 'اور نہ دھلنے کے باعث ان میں جویں پڑ جاتی تھیں 'اور نہ دھلنے کے باعث ان میں بویس پڑ جاتی تھیں 'اور نہ دھلنے کے باعث ان میں جویں پڑ جاتی تھیں 'اور نہ دھلنے کے معاشرے میں زبردست ثقافتی تبدیلی آئی۔

بعد میں کافی اور چائے نے ان کی ثقافتی زندگی کو اور زیادہ بدلا- چائے یا Tea کا لفظ سب سے پہلے انگریزی زبان میں 1615ء میں استعال ہوا۔ اگرچہ سمپنی کی تجارتی اشیاء میں اس کی زیادہ اہمیت نہیں تھی' گر اٹھارہویں صدی کے نصف میں اس کا رواج برمعتا گیا۔ چین کہ جہاں سے جائے کی در آمد کی جاتی تھی' وہاں اس کو بطور مشروب ہزاروں سال سے استعال کیا جاتا تھا وہاں سے یہ برما اور سیام (تھائی لینڈ) میں بھی گئے۔ جلانیوں نے چائے کے استعال کو اینے بروسی ملک چین سے سکھا۔ روس یورپ کا پہلا ملک تھا کہ جس نے اونٹوں کے قافلوں کے ذریعہ صحرائے گولی سے ہوتے ہوئے آتے تھے' چین سے چائے در آمد کی۔ 1658ء کے ایک اشتمار میں' انگلتان میں بھی اسے "چینی مشروب" کے نام سے بکارا گیا تھا۔ لیکن انگلتان میں یہ "شاہی شادی" کے نتیجہ میں زیادہ مقبول ہوئی۔ یہ شادی پر سمکیزی شنرادی اور انگلتان کے باوشاہ کی تھی۔ پر میکیزی جائے پینے کے عادی اس وقت ہوئے کہ جب "مکاؤ" جزیرہ پر ان کا قبضہ ہوا۔ 1662ء میں چاراس دوم کی کیتھائن آف برگنزانے ہوئی کہ جس نے انگلتان کے دربار میں چائے کو روشناس کرایا کہ جمال چارلس نے چائے پینے کو ایک رسم کے طور پر قائم کر دیا۔

چائے کی طرح کافی نے بھی انگلتان کے معاشرہ پر ثقافتی اثر ڈالے۔ 1639ء میں

لندن میں ''کانی ہاؤسز'' کی ابتداء ہوئی۔ ان کی مقبولیت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ 1720ء میں ان کی تعداد شہر لندن میں تین سو تک پہنچ گئی تھی' اور وہاں سے یہ دو سرے شہوں میں بھی مقبول ہونے لگے تھے۔ یہ کانی ہاؤسز ادیبوں' شاعروں' مصوروں' اور دانشوروں کے ملنے کی جگہ بن گئے کہ جس کی وجہ سے علمی و ادبی موضوعات پر بحث و مباحثہ ہونے لگا' اور معاشرہ میں زہنی و فکری سرگر میاں براجھ مختوف کا اور معاشرہ میں زہنی و فکری سرگر میاں براجھ کئیں۔ چین سے آنے والی اشیاء کہ جن میں سلک' چینی کے برتن' نقش و نگار والا فرنیچر اور دیواروں کے لیے کاغذ سے (Wall Paper) ان سب نے اہل انگلتان کے فرنیچر اور دیواروں کے لیے کاغذ سے (Wall Paper) ان سب نے اہل انگلتان کے ذوق 'اور جمالیات کو متاثر کیا۔

کمپنی نے تجارت اور سیاست دونوں پالیسیوں کو برقرار رکھا۔ مثلاً ہندوستان میں تو اس نے فقوعات کے ذریعہ مقبوضات کو بردھایا کین مشرق کی جانب اس نے مقبوضات کی تعداد کم رکھی اور زیادہ توجہ تجارت پر دی۔ یہ کمپنی کے تجارتی مفادات تھے کہ جن کی قعداد کم رکھی اور اور ہانگ کانگ مشہور تجارتی بندرگاہوں میں تبدیل ہو گئے۔ لیکن کی وجہ سے سنگاپور اور ہانگ کانگ مشہور تجارتی بندرگاہوں میں تبدیل ہو گئے۔ لیکن کی مفادات سے زیادہ کی مفادات سے زیادہ سے کانا جا سکتا ہے کہ گور نر جزل رجرڈ سیای مفادات ہو گئے تھے۔ اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ گور نر جزل رجرڈ ویلی نے گور نمنٹ ہاؤس کی تقمیر کرائی تاکہ "ہندوستان پر محل کے ذریعہ حکومت کی ویلی نے کور نمنٹ ہاؤس کی تقمیر کرائی تاکہ "ہندوستان پر محل کے ذریعہ حکومت کی جائے نہ کہ تجارتی فرم کے آفس سے حکومت کا طریقہ کار حکمرانوں جیسا ہونا چاہیے '

کمپنی نے جب پلای کی جنگ کے بعد سیاست کا ذاکقہ پھھا تو' اس میں اسے تجارت سے زیادہ فائدہ نظر آیا۔ اس لیے کمپنی کے طازمین نے بدعنوانیوں' اور کرپش کے ذریعہ بے انتما دولت اکٹھی کی۔ جب بے تحاشہ دولت کو لے کر یہ انگلتان گئے تو انہوں نے وہاں زمینیں خریدیں' اور برطانوی پارلیمنٹ کی نشتیں حاصل کر کے اس کے رکن بھی بن گئے۔ نو دولتیوں کا یہ طبقہ انگلتان میں "نوباب" کملایا۔ ان کی دولت اور رہائش و عادات و اطوار نے انگلتان کے قدیم امراء کو کافی پریشان کر دیا۔

کین جب سمپنی کے اہل افتدار نے یہ اندازہ لگایا کہ اب اسے ہندوستان میں متقل حکومت کرنا ہے' اور اس کے لیے نمینی کے وقار اور عزت کا سوال ہے تو انہوں نے سمپنی کے ملازمین کی بدعنوانیوں اور کرپٹن کو ختم کرنے کی مہم شروع کی اور ایک الی انتظامیه کی بنیاد دالی که جو ملک میں امن و امان قائم کرے' اور قانون و انصاف کے ذریعہ حکومت کرے۔ تمپنی کی جانب سے جو مختلف قوانین جاری ہوئے' انہوں نے کمپنی کی حکومت کو بھتر بنایا۔ لیکن جیسے جیسے کمپنی کی ساسی طافت بردھتی رہی' اسی طرح سے کمپنی کے ملازمین کا رویہ بھی بدلتا رہا۔ ابتداء میں کمپنی کے ملازمین نے نه صرف میر که مندوستانیول سے میل ملاپ رکھا' میہ لوگ اردو و فارسی زبانیں بولتے تھ' بلکہ اکثر تو ان زبانوں میں شعر بھی کہنے لگے تھے' لیکن جب یہ رشتہ حکمراں اور رعیت کا ہوا' تو ان میں تبدیلی آگئ اور ہندوستانیوں سے دور رہنے لگے، فوجیوں کے لیے کتو نمنٹ اور سول انتظامیہ کے لیے سول لائن کے رہائشی علاقے بن گئے۔ لوگوں سے ساجی و ثقافتی رابطے ختم ہو گئے۔ ان کے اپنے کلب تھے کہ جمال ہندوستانیوں کو ممبر بننے کی اجازت نہیں تھی۔ ان میں سے جو لوگ کہ چھوٹے شہوں میں بطور عمدیدار اور ننتظم رہتے تھے' ساجی رابطہ کی کی کی وجہ سے ان کی زندگی بے رنگ' اور بور ہو جاتی تھی۔ اس لیے میہ لوگ اپنی تنمائی کو شراب کے ذریعہ بھلاتے تھے۔ وہ لوگ که جو شادی شده هوتے تھے' اور ان کی بیویاں بظلوں میں انتمائی بور زندگی گزارتی تھیں' جہاں وقت گزارنے کے لیے وہ فضول قتم کی باتوں اور سرگرمیوں میں مصروف ہو جاتی تھیں۔

انتونی وائلٹر آخر میں اس کی طرف نشاندہی کرتا ہے کہ کمپنی کا وریثہ کیا ہے؟ شافتی و ساجی طور سے کمپنی اور اس کی تجارت و سیاست سے مشرق و مغرب دونوں متاثر ہوئے 'جمال اس کی وجہ سے انگریزی زبان میں بہت سے نئے الفاظ آئے 'بلکہ اس نے کافی 'چائے' پورسی لین' چٹنی اور چنٹز (Chintz) کو اہل انگلتان سے روشناس کر ویا جو آج تک مقبول ہیں۔ وہیں اس نے کرکٹ' جن' (gin) اور انگلش قانون کو اپنی جو آج تک مقبول ہیں۔ وہیں اس نے کرکٹ' جن' (gin) اور انگلش قانون کو اپنی

نو آبادیات میں متعارف کرایا۔

افیم کہ جو آج کے زمانہ میں پاکستان کے علاقہ میں کاشت ہوتی ہے' اس کی سربرسی بھی کمپنی نے کی تھی۔ امریکہ میں چائے کو لیجانے والی کمپنی ہی تھی۔ ہندوستان کے اس وقت کے برئے شہر کمپنی کے قائم کیے ہوئے تھے' جن میں جمبئ' مدراس اور کلکتہ قابل ذکر ہیں۔ پاکستان میں کراچی ایک گاؤں تھا' جو کمپنی کے عمد میں اہم بندرگاہ بنا۔ کمپنی کے دور میں عیسائیت کی تبلیغ کے نتیجہ میں' ہندوستان و پاکستان میں ان کی بنا۔ کمپنی کے دور میں عیسائیت کی تبلیغ کے نتیجہ میں' ہندوستان و پاکستان میں ان کی ایک بڑی تعداد موجود ہے۔ یہ کمپنی کی حکومت کا اثر ہے کہ آج برصغیر میں انگریزی زبان' تعلیم یافتہ طبقے میں بولی جاتی ہے۔

ہندوستان میں 1857ء کی بغاوت کے بعد سمپنی کی حکومت کا خاتمہ ہوا۔ اور اسے تاج برطانیہ کے ماتحت کر دیا گیا۔ سمپنی کے عروج و زوال کی یہ تاریخ برصغیر ہندوستان اور انگلتان کی تاریخ کا ایک اہم حصہ ہے کہ کس طرح سے ایک تجارتی سمپنی نے برصغیر اور مشرق بعید کے حالات پر اثر ڈالا اور ان کی تاریخ کو بدل کر رکھ دیا۔

#### صاحب اور منثى

ایسٹ انڈیا کمپنی کے پاس جب ساس اقدار آیا اور انظامی معاملات کے سلسلہ میں لوگوں سے ملنے ' بات چیت کرنے ' امور سلطنت کو سلجھانے ' اور ہندوستانی عمدیداروں و افسروں سے رابطہ رکھنے کی ضرورت پیش آئی ' تو کمپنی نے اس بات پر زور ویا کہ کمپنی کے ملازمین ہندوستان کی زبانمیں سیمیس – اس مقصد کے لیے نوجوان افسر ہندوستان کے ملازمین ہندوستان کی زبانوں پر کتابیں ٹکھوائمیں تاکہ ان کی مدوسے وہ زبان پر اگر عبور نہ ہندوستان کی زبانوں پر کتابیں ٹکھوائمیں تاکہ ان کی مدوسے وہ زبان پر اگر عبور نہ حاصل کر سمیں تو اس قدر ضرور سکھ لیس کہ جو ان کے انظامی امور کے لیے ضروری حاصل کر سمیں تو اس قدر ضرور سکھ لیس کہ جو ان کے انظامی امور کے لیے ضروری حصل کر سمیں تو اس قدر ضرور سکھ لیس کہ جو ان کے انظامی امور کے لیے ضروری معاملہ کر نوری کا اگلہ انہم مقصد سے تھا کہ کمپنی کے انگریز عمدیدار ' مترجموں کے محتاج نہیں رہیں اور بغیر کی واسطہ کے لوگوں سے رابطہ کر سمیں – کیونکہ انحماری کا مطلب کمزوری تھا' اور کمپنی کسی بھی طرح سے لوگوں پر اپنی کمزوری کا اظمار نہیں مطلب کمزوری تھا' اور کمپنی کسی بھی طرح سے لوگوں پر اپنی کمزوری کا اظمار نہیں علیہتی تھی۔

اس موضوع پر کمار واس کی کتاب "صاحبس اور منشیز" (1978) (Sahibs and Meenshis) کانی ولچیپ کتاب ہے۔ اس میں کمار واس نے نہ صرف اس کی نشاندہی کی ہے کہ ہندوستانی زبانوں کو سکھنے کے لیے کن ذرائع کو استعمال کیا گیا۔ بلکہ صاحب اور منشی کے درمیان ساجی تعلق اور رابطہ پر بھی روشنی ڈالی ہے۔

سمپنی کے ابتدائی زمانہ میں گور نر جنرل ہاسٹنگ اور اس کے ساتھی ہندوستان کی تمذیب اور اس کے کلچر سے بے انتہا متاثر تھے۔ اس لیے ان کی کوشش تھی کہ ہندوستان کے علوم و فنون اور ادب کو محفوظ کیا جائے۔ اس مقصد کے لیے 1780ء میں اس نے کلکتہ میں مدرسہ عالیہ قائم کیا تھا' اس میں فاری زبان کی تعلیم کا خاص اہتمام تھا۔ مشہور مورخ ''بلو خمین'' جس نے آئین اکبری کا اگریزی ترجمہ کیا ہے' وہ اس مدرسہ کا مہتم رہا تھا۔ آنے والے طلات میں کمپنی نے اس بات کو محسوس کیا کہ اس کے عمد میداروں کے لیے ان زبانوں کا سیکھنا بھی ضروری ہے کہ جو عام لوگ بولتے ہیں۔ اس لیے 1794ء میں کمپنی نے یہ نوٹس جاری کیا کہ اس کے ہر ملازم کے لیے فاری' ہندوستانی (اردو) سیکھنا ضروری ہے۔ خاص طور سے عدالت کے ججوں اور رجمزار کے لیے وہ لوگ کہ جو ربونیو کے شعبہ میں ہیں' ان کے لیے بنگالی کا جاننا مروری قرار پایا… ہمار اور بنارس کے ربونیو اور کشم کے افروں کے لیے ہندوستانی زبان کا سیکھنا لازم ہوا۔ اس مقصد کے لیے گل کر ائسٹ نے 1798ء مین اردو زبان کا سیکھنا لازم ہوا۔ اس مقصد کے لیے گل کر ائسٹ نے 1798ء مین اردو زبان کا سیکھنا لازم ہوا۔ اس مقصد کے لیے گل کر ائسٹ نے 1798ء مین اردو زبان کا سیکھنا لازم ہوا۔ اس مقصد کے لیے گل کر ائسٹ نے 1798ء مین اردو زبان

زبانیں سکھنے کی اس اہمیت کا اندازہ کرتے ہوئے 'اور کمپنی کے جو ملازم 13 سے 15 سال کی عمر میں بھرتی ہوا کرتے تھے اور جن کی کوئی خاص تعلیم و تربیت نہیں ہوتی تھی 'ان کے لیے 1780ء میں ویلزلی'گور نر جزل نے ایک کالج کھولنے کا فیصلہ کیا' جو فورٹ ولیم کالج کے نام سے مشہور ہوا۔ اس کالج کے مقاصد تھے کہ: اس کا قیام عیسائی فرب کے اصولوں کے مطابق عمل میں لایا گیا ہے۔ اور اس کے مقاصد میں یہ ہے کہ مشرقی علوم کو فروغ ویا جائے' کمپنی کے ملازمین کی اس طرح سے تربیت کی جائے کہ وہ نہ صرف برطانوی قوانین و روایات کی حفاظت کریں' بلکہ عیسائی فرہب کے اصولوں کی بھی بابندی کریں۔ کی بھی فرد کو اس وقت تک اس کالج میں بحیثیت استاد کے نہ رکھا جائے گا جب تک کہ وہ برطانی کے بادشاہ سے وفاداری کا عمد نہ لے لے۔

دراصل ویلزلی کا مقصد کمپنی کے ملازمین کی تربیت تھا' وہ اس کے ذریعہ مشرقی علوم کی ترقی نہیں چاہتا تھا اس کا اندازہ کالج کے نصاب سے ہو سکتا ہے۔ مثلاً طالب علم کے لیے ضروری تھا کہ وہ قانون' تاریخ' جغرافیہ' پولٹیکل اکونوی' کیمشری' حیاتیات' اور فلمفہ ضرور پڑھے۔ زبانوں میں یونانی' اوطیی' سنسکرت' عربی اور فارسی لازی تھیں۔ جنب کہ انگریزی اور فرانسیسی کے ساتھ ساتھ ہندوستانی زبانیں نصاب میں شامل تھیں۔

اس نصاب کا مقصد تھا کہ تربیت پانے والے عمدیدار نہ صرف یورپ کی تاریخ ازبانوں اور علوم سے اور اس کے ادب سے واقف ہوں اللہ وہ ہندوستان کی تاریخ زبانوں اور علوم سے بھی آگاہ ہوں۔

اس کالج کی خاص بات سے تھی کہ اس میں صرف یورپی پروفیسر ہو سکتے تھے۔ ان کی تنخواہ کا معیار بہت بلند تھا' یعنی اس وقت وہ 1500 روپیہ ماہانہ وصول کرتے تھے۔ ان کی نیخواہ 1000 روپیہ تھی۔ جو اساتذہ کہ چرچ آف انگلینڈ سے تعلق نہیں رکھتے تھے۔ وہ 500 روپیہ ماہانہ پاتے تھے ایسے اساتذہ میں مشہور مشنری کیری تھا کہ جو بنگالی پڑھا تا تھا۔ ہندوستانیوں کو بطور منٹی رکھا جا تا تھا اور ان کی مشروی کیری تھا کہ جو بنگالی پڑھا تا تھا۔ ہندوستانیوں کو بطور منٹی رکھا جا تا تھا اور ان کی شخواہیں 200 اور 40 روپیہ ہوا کرتی تھیں۔ گل کر ائسٹ اردو یا ہندوستانی کا پروفیسر تھا' 1802ء میں یمال ہندی بھی شروع ہوئی' اور للوجی اس کے منٹی مقرر پوفیسر تھا' 1802ء میں یمال ہندی بھی شروع ہوئی' اور للوجی اس کے منٹی مقرر

اس کالج کو ویلزلی کی جمایت حاصل تھی، گر کورٹ آف ڈار کٹرز اس کے مخالف تھی، اس لیے جب 1806ء میں انگلینڈ میں بیلبری (Hailbury) کالج کا قیام عمل میں آیا کہ جو سول سرونٹس کی تربیت کے لیے کھولا گیا تھا، تو اس کے ساتھ ہی فورٹ ولیم کالج کی اہمیت کم ہو گئے۔ بعد میں اے صرف مشرقی زبانوں کے لیے مخصوص کر دیا گیا۔ کالج کی اہمیت کم ہو گئے۔ بعد میں اے مرف مشرقی زبانوں کے لیے مخصوص کر دیا گیا۔ کالج نے اپنے قیام کے زمانے میں اگرچہ کوئی اعلیٰ مختیقی کام تو نہیں کیا۔ مگر اس نے ہندوستان کی زبانوں کی ترقی کے سلسلہ میں جو کام کیے، ان کی اہمیت ہے۔ مثلاً اس کا ایک کام یہ بھی ہے کہ ہندوستانی ناموں کو اگریزی میں کیسے لکھا جائے۔ اب تک کا ایک کام یہ بھی ہو آتا تھا، اس طرح سے ناموں کو لکھ دیا کرتا تھا۔ اب اس بات کی کوشش ہوئی کہ ایک معیار بنایا جائے، اور اس پر عمل کرتے ہوئے ناموں کو ایک ہی طریقہ سے لکھا جائے آکہ کوئی کنفیوڑن نہ ہو۔

دو سرا کام ہندوستان کی زبانوں کی گرامر تیار کرنا تھا۔ اور ساتھ ہی میں سادہ بول چال۔ تاکہ سمپنی کے ملازمین' ہندوستانیوں سے بات چیت کر سکیں۔ کالج کی جانب سے جن کتابوں کی اشاعت ہوئی' ان میں گرامر' لغت' عربی' فارسی' سنسکرت' ہندوستانی' اور بنگالی نصاب کی کتابیں شامل تھیں ان کے علاوہ فن بلاغت کانون نہ ہب منطق کا سائنس اور شاعری کے موضوعات پر بھی کتابوں کی اشاعت عمل میں آئی۔ میرامن نے بہیں پر اپنی مشہور داستان قصہ چار درویش لکھی۔ اس کے علاوہ اخلاق ہند' سنگھاس بتیں تو تا کمانی' اور گلستان سعدی کا اردو ترجمہ بھی قابل ذکر ہیں۔

ہند سے ان در ہیں اور سیان سعدی ہ اردو رہمہ بی وی در ہیں۔

کابوں کی اشاعت کی غرض سے کالج کے پاس اپنا چھاپہ خانہ تھا، کابیں ٹائپ میں چھپتی تھیں ہندوستان میں پہلا ٹائپ تامل زبان کا تھا جو 1578ء میں ایک ہمپانوی مشنری نے شروع کیا تھا۔ اس کے بعد سیرام پور کے عیمائی مشنریوں نے ہندوستان کی مختلف زبانوں میں بائبل چھاپ کر ٹائپ کو روشناس کرایا۔ 1778ء میں کلکتہ میں بنگالی زبان کا ٹائپ شروع ہوا۔ سیرام پور میں 1801ء سے 1830ء تک ہندوستان کی 50 زبانوں میں کائپ شروع ہوا۔ سیرام پور میں ہندوستانی اور فاری کے ٹائپ کو بہتر بنایا گیا۔ اب کتابیں چھاپی گئیں۔ اس سلملہ میں ہندوستانی اور فاری کے ٹائپ کو بہتر بنایا گیا۔ اب تک اردو لکھتے وقت جملوں کو توڑا نہیں جاتا تھا۔ فل اشاپ کاا' یا سیمی کولن کا کوئی رواج نہ تھا' یمال سے چھاپی گئی کابوں میں ان امور کا خیال رکھا گیا۔ اس سے پہلے نثر رواج نہ تھا' یمال سے چھاپی گئی کابوں میں ان امور کا خیال رکھا گیا۔ اس سے پہلے نثر مواج ہوئے جو شعر آ جاتے تھے' انہیں بھی ملاکر لکھ دیا جاتا تھا۔ اس لیے پہتہ نہیں چاتا تھا۔ اس لیے پہتہ نہیں چاتا تھا۔ اس لیے پہتہ نہیں چاتا تھا۔ اس لیے بہتہ نہیں جاتا تھا۔ اس کی باتراء ہوئی۔

کالج نے اپنی لائبریری کی بنیاد رکھی۔ اور لوگوں سے درخواست کی کہ اس کے کتابیں بطور تحفہ دیں۔ بعد میں اس کی کتابیں ایشیائک سوسائٹی آف بنگال، نیشنل لائبریری کلکتہ، اور نیشنل آرکائیوز کو دے دی گئیں۔ 1806ء میں ویلزلی واپس انگلینڈ چلا گیا، اس کے بعد سے کسی کو کالج سے کوئی خاص دلچپی نہیں رہی۔ لاڈا کالج آہستہ آہستہ اہمیت کھو تا رہا، یمال تک کہ 1854ء میں اسے بند کر دیا گیا۔

فورث ولیم کالج کے اساتذہ میں گل کر انسٹ کمبیٹن (Lambsden) کیری کمبیرامن کا بھری اور رام باسو مشہور تھے۔ لیکن کالج نے کوئی اعلیٰ پاید کا تحقیق کام نہیں کیا۔ صرف قصے کمانیاں اور اخلاق پر کتابیں چھاپیں۔ لیکن خاص طور سے اردو میں ان کتابوں کی وجہ سے سادہ اور اچھی نثر کی ابتداء ہوئی۔ ہندی زبان کو علیحدہ زبان دے

کر' یمال سے بی اردو ہندی کا جھڑا بھی شروع ہوا۔ کالج میں اگریز پروفیسوں اور اساتذہ کا تو ایک مقام تھا' گر اگریز طالب علم ہندوستان کے اساتذہ یا مشیوں کی کوئی عزت نہیں کرتے تھے' اور ان کے ساتھ برا سلوک کرتے تھے۔ بجائے اس کے کہ وہ ان کو سلام کریں' یا ان کو دکھ کر کھڑے ہو جائیں' وہ منٹی سے یہ توقع کرتے تھے کہ ان کو سلام کریں' یا ان کو دکھ کر کھڑے ہو جائیں' وہ منٹی ایک طالب علم انگاش ان کے سامنے کھڑا رہے' اور انہیں آواب کرے۔ مثلاً ایک طالب علم انگاش خو دوہ سن کے استاد جب کھڑا نہیں ہوا تو وہ سخت ناراض ہو گیا' اور منٹی کو تھم دیا کہ فورا" کھڑا ہو جائے اور اس سے کہا کہ اس کی موجودگی میں وہ آئدہ کھی کری پر نہ بیٹھے۔ جب منٹی نے اس پر احتجاج کیا تو مطالب علم نے ہنر لے کر اسے دھمکایا اور اسے گالیاں دیں۔ اس قتم کے واقعات سے طالب علم نے ہنر لے کر اسے دھمکایا اور اسے گالیاں دیں۔ اس قتم کے واقعات سے اندازہ ہو تا ہے کہ کالج کے ماحول میں نبلی تعصب پورے عوج پر تھا اور ہندوستانی اساتذہ کو یورپی محض اپنا ملازم سمجھتے تھے' ان کی عزت نہیں کرتے تھے۔

اس لیے اگر کالج کے آثرات کا تجزیہ کیا جائے ' قو اس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ کالج نے زبانوں کی گرامر' لغت اور نثر کی ترقی میں تو کام کیا' گر مشرقی علوم کے فروغ میں اس کا کوئی حصہ نہیں ' نہ ہی اس نے ہندوستان سے باہر مستشرقین پر کوئی اثر ڈالا۔ کالج میں جو ہندوستانی اسا تذہ تھے ' وہ کوئی اعلیٰ پایی کے محقق نہیں تھے۔ اس کالج کے قیام سے بھی انگلیٹڈ میں کورٹ آف ڈار کٹرز کو کوئی دلچپی نہیں تھی۔ ہندوستانی زبانیں سکھنے کا رواح اور پابندی اس وقت ختم ہونا شروع ہو گئی کہ جب انگریزی سرکاری زبان کے طور پر رائج ہو گئی ' اس کے بعد سے کالج کی یہ ضرورت کہ یہ ہندوستانی زبانیں سکھائے ' طور پر رائج ہو گئی ' اس کے بعد سے کالج کی یہ ضرورت کہ یہ ہندوستانی زبانیں سکھائے ' ختم ہو گئی۔ کیونکہ کالج میں موجودہ زبانوں کی تعلیم ہوتی تھی' اس کا تعلق ماضی کی زبانوں اور ان کے ارتقاء سے نہیں تھا۔ اس لیے جب یہ ضرورت نہیں رہی تو کالج بھی بند کر دیا گیا۔

### معلومات اور امیائر

جیسے جیسے ریاست کا ادارہ معظم ہوتا چلاگیا ای طرح سے لوگوں پر ریاست کی گرانی بھی بڑھتی رہی۔ یہ گرانی دو طرح کی تھی: ایک تو یہ کہ حکمران طبقہ اپنی مخبرول ' جاموسول ' اور سرکاری عمدیداروں کے ذریعہ اس کی خبر رکھتا تھا کہ عوام میں ان کے خلاف سازش ' ہگامہ ' بعناوت نہ ہو۔ اور اگر اس کے بارے میں انہیں شہاوت مل جائے تو اسے وقت سے پہلے دبا دیا اور ختم کر دیا جائے۔ دو سرے یہ کہ لوگوں کے مسائل سے باخبررہا جائے اور کوشش کی جائے کہ ان کے مسائل حل ہوں تاکہ رعیت و ریاست کے درمیان جو خلیج ہے وہ دور ہو جائے اور لوگوں میں یہ احساس ہو کہ ریاست و حکمراں طبقہ ان کا محافظ اور رعایا برور ہے۔

بیلی نے اپنی اس کتاب میں اس کش کش اور تصادم کو بیان کیا ہے: وہ مخبری کے ادارے کی اہمیت کا ذکر کرتے ہوئے بتانا ہے کہ قدیم عمد ہی سے اس ادارے کی اہمیت تھی' مثلاً ایک ہندو مفکر کماندا کی اپنی کتاب "سیاست کے ابتدائی اصول" میں حکمال کو مشورہ دبتا ہے کہ مخبروں کو زیارت کی جگہوں' مندروں اور خانقاہوں میں رکھنا چاہیے۔ وہ لوگوں پر بیہ ظاہر کریں کہ وہ زائر یا پجاری یا برہمن ہیں' گر ان کا مقصد معلومات اکشی کرنا ہو۔ عام لوگوں میں جاکر خبروں کے لیے مخبروں کو قلندروں' جوگیوں' یا امراء کے بھیں میں ہونا چاہیے کہ ان پر شک و شبہ نہ ہو۔ انہیں جو بھی اطلاعات ملیں وہ جمع کرکے تحریری طور پر باوشاہ کو جمیجیں۔

اگر بادشاہ کسی مہم پر جائے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ اپنے ساتھ تیز رفار دوڑنے والے کھوجی اور راستوں سے واقف لوگوں کو لے جائے ، جنہیں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ بانی کمال ملے گا ، دریا کو کمال سے پار کرنا چاہیے ، اور دشمن سے محفوظ پڑاؤ کمال ڈالنا چاہیے ان معلومات کے لیے لوگ قبائلیوں سے لیے جا سکتے ہیں۔

ان مخبروں کے ذریعہ بادشاہ ریاست کے احوال سے اس قدر واقف ہو کہ وہ بیہ کمہ سکے کہ اسے ریاست و لوگوں کے بارے میں سب معلوم ہے۔

یہ معلومات محض بادشاہ کی اجارہ داری نہیں تھی۔ بلکہ عوام بھی اپنی معلومات کا ایک سٹم رکھتے تھے۔ ہندوستان میں جغرافیائی ماحول' ان گنت زبانیں بولنے والے' مختلف ذات پات کے لوگ اور قبائل تھے۔ ان تمام باتوں کے باوجود افواہیں تیزی سے گردش کرتی تھیں۔ تاجر و زائرین کے ذریعہ معلومات بھیلتی تھیں۔ شادی و بیاہ و براتوں کے ذریعہ معلومات بھیلتی تھیں۔ شادی و بیاہ و براتوں کے ذریعہ ایک جگہ کی بات دو سری جگہ پہنچ جاتی تھی۔ اگرچہ علم پر برہمنوں کا تسلط تھا' مگر پھر بھی لوگوں میں زبانی روایات کے ذریعہ علم پہنچ جاتا تھا۔

حکمران کے لیے نالج پر کنٹرول رکھنا اس لیے ضروری تھاکیونکہ اسے لگان جمع کرنا ہو تا تھا' امن و امان قائم رکھنا ہو تا تھا' بعاوت و شورش کی شکل میں نوجیس مہیا کرنا اور معم جوئی کی ضرورت ہوتی تھی۔ اس لیے انتظام سلطنت کے لیے ضروری تھا کہ اس کے پاس ہر قتم کی معلومات ہوں۔ (کو ٹلیہ نے ارتھ شاستر میں سلطنت کے استحکام کے پاس ہر قتم کی معلومات ہوں۔ (کو ٹلیہ نے ارتھ شاستر میں سلطنت کے استحکام کے لیے مخبروں کو لازمی قرار دیا ہے۔ عمد سلاطین میں ڈاک چوکی کے انتظام پر ابن بطوطہ نے اپنے سفر نامہ میں کانی تفصیل دی ہے)

مغلوں نے اپنی حکومت کے دوران ڈاک چوکی کے نظام کو موثر بنایا۔ ہر صوبہ و ضلع میں و قائع نگار یا و قائع نویس ہوتے تھے۔ جو اپنے علاقہ کی تمام خروں کو جمع کر کے بادشاہ کو روانہ کرتے تھے۔ ان کے علاوہ خفیہ نویس یا سوانح نگار ہوتے تھے جو کہ خفیہ طور پر رپورٹیس بھیجتے تھے۔ دربار میں بھی و قائع نویس ہوتے تھے کہ جو دربار کی کارروائی لکھتے تھے۔

واروغہ ڈاک چوکی اس بات کا ذمہ دار ہو یا تھا کہ آنے و جانے والی ڈاک میں بابندی ہو۔ جو لوگ ڈاک لے کر جاتے تھے یہ "مرکارہ" (یعنی ہرکام کرنے والا) کملاتے تھے گزر بردار بادشاہ کے خاص احکامات عمدے داروں اور امراء کو پنچاتے تھے۔ کوتوال شمر کی خبریں رکھتا تھا۔ گاؤں کا چوکیدار بھیا اور پڑاری کے پاس یا قانون کو کے پاس خبریں لاکر دیتا تھا۔

مغل دربار میں امراء' منصب داروں' اور ہمسایہ ملکوں کے حکمرانوں کے وکیل ہوتے تھے جو اپنے آقاؤں یا سربرستوں کو دربار کی تمام معلومات پابندی سے پنچاتے تھے۔ امراء جب دربار سے دور ہوتے تھے تو ان کے وکیل دربار میں ان کے مفادات کی مگرانی کرتے تھے۔ اگر ان کے خلاف کسی سازش کی سن گن پاتے تو فورا" اسے مطلع کر تر تھے۔

بادشاہ نہ صرف سرکاری ذرائع سے معلومات اکٹھی کرتا تھا' بلکہ سیاحوں' صوفیوں'
قلندروں' اور زائرین کے ذریعہ سے بھی کہ جو پورے ملک میں گھومتے رہتے تھے ان
کی سربر تی کر کے ان سے خبریں لیتا تھا۔ یہ تمام معلومات ریکارڈ ہوتی تھیں۔ (مغلوں
کے ڈاک چوکی نظام کے بارے میں یورپی سیاحوں کے بیانات معلومات افزا اور دلچیپ
ہیں۔ ان میں برنیز' ٹامس رو' منوچی اور دو سرے کئی سیاح شامل ہیں)

مغل ریاست و سلطنت کی کمزوری اور زوال کے ساتھ ان کا پوسٹ اور مخبری کا نظام بھی ٹوٹنا شروع ہو گیا۔ اورنگ زیب کے آتے آتے وقائع نویبوں کی رپورٹیس یا تو راستے میں گم ہو جاتی تھیں یا غلط ہوتی تھیں۔ شبہ تھا کہ پنجاب کے کھتری ذات کے وقائع نویس سکھوں کے ہمدرد تھے للذا بادشاہ کو صبح معلومات فراہم نہیں کی جاتی تھیں۔

اس کے علاوہ راستے بھی محفوظ نہیں رہے تھے' وقائع نویبوں کو وقت پر تنخواہ کی اوائیگی نہیں کی جاتی تھی اس لیے ان کے اوائیگی نہیں کی جاتی تھی اس لیے ان کے خلاف رپورٹ کرنے کی کسی کو ہمت نہیں ہوتی تھی۔ ان سب وجوہات نے مل کر معلومات کے اس پورے نظام کو ناقابل بھروسہ کر دیا۔

مغلوں کے زوال کے نتیجہ میں جو صوبائی ریاسیں وجود میں آئیں انہوں نے اپنے مخبری کے نظام کو مستعدی اور عمد گی کے ساتھ چلایا کیونکہ ان کی بقا کا انحصار معلومات پر تھا کہ مرکز میں یا ہمسایہ ریاستوں میں' یا خود ان کے اندرونی معاملات میں رعیت کا کیا رویہ ہے۔ لکھنو' حیدر آباد' اور مرمرٹہ ریاستوں میں مخبری کا نظام اس لیے بھی اہم تھا کہ وہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے ارادوں' منصوبوں اور عزائم کے بارے میں پوری واقفیت رکھنا چاہتے تھے۔ میسور میں خصوصیت سے حیدر علی اور ٹمپو نے بیرونی و اندرونی مالات سے واقفیت کے لیے مخبری کے نظام کو تر تیب دیا تھا۔ حیدر آباد کی ریاست اس نظام کے ذریعہ امراء کے اطلق کی گرانی' ان کی دعوتوں اور عورتوں سے ان کے تعلقات کی بھی تفصیل رکھی جاتی تھی۔

جب الیٹ انڈیا کمپنی نے آہستہ آہستہ اپنے ساسی اقتدار کو قائم کیا تو ان کی معلومات تجارتی اور ساسی نوعیت کی تھیں۔ مثلاً ہندوستان میں کپڑے کی صنعت کے بارے ہیں تفصیلات۔ ان کے اس علم میں کمپنی کے دلالوں نے ان کی مدد کی آرمینی تاجر جو پہلے سے ہندوستان میں موجود تھے' انہوں نے کمپنی کا ساتھ دیا۔ سیاست کے دائرے میں ان کی معلومات ابتداء میں بہت کم تھیں' ریاستوں کے جھڑدوں اور خانہ جگیوں سے آگے ان کی دلچیں نہیں تھی۔ ان جھڑوں کی نوعیت میں آر میںنیوں' جھڑوں سے آگے ان کی دلچیں نہیں تھی۔ ان جھڑوں کی نوعیت میں آر میںنیوں' مقامی عیسائیوں' اور کمپنی کے ملازم ہرکاروں نے اس کی مدد کی۔ لیکن کمپنی کے ابتدائی عیدے دار ہندوستان کے ساسی نظام کو انگلتان کے نظام کی روشنی میں دکھے رہے عیدے دار ہندوستان کے ساسی نظام کو انگلتان کے نظام کی روشنی میں بادشاہ کو تھے۔ لنذا اس ماحول میں «مشرق مطلق العنانیت" کا نظریہ ابھرا کہ مشرق میں بادشاہ کو کمل اختیارات حاصل ہیں۔

1765ء میں شمینی کو بنگال و بمار میں دیوانی کے اختیارات ملے تو اس کو موقع ملا کہ

وہ صنعت و حرفت' زراعت' اور ملک کی جغرافیائی حالات کے بارے میں معلومات اکٹھی کرے۔ اس سلسلہ میں مغل عمد کے عمدیدار' جو کہ زوال کے بعد بیروزگار تھے وہ کمپنی کی ملازمت میں آگئے۔ جیسے مجمد رضا خال' جس نے زراعت اور ربونیو کے بارے میں کمپنی کو اہم معلومات فراہم کریں۔ گورز جزل ہاستنگز نے خود کو سابق عمرانوں کا وارث سمجھتے ہوئے کتابوں کے ذریعہ ہندوستان کے ماضی کو حلاش کیا۔ عمرانوں کا وارث سمجھتے ہوئے کتابوں کے ذریعہ ہندوستان کے ماضی کو حلاش کیا۔ کا داریخ کو اگریزوں کے نقطہ نظرسے بیان کیا گیا کہ اس کے تحت مسلمانوں کا دور کومت ظالمانہ تھا۔ اکبر رواواری کا مظر تھا تو اورنگ زیب عدم رواواری اور نہیں تعصب کا علمبروار۔

1775ء سے 1815ء تک ہندوستانی ریاستوں میں ریزیڈنٹ ہوا کرتے تھے جن کا کام تھا کہ ریاست کے بارے میں ہر فتم کی معلومات کا ریکارڈ رکھیں۔ اس مقصد کے تحت سروے کرائے گئے، ملک کے مختلف علاقوں کے نقشے تیار ہوئے، تجارت، ذات پات، اور دو سری سیاسی و ساجی و معاشی معلومات کو اکٹھا کیا گیا۔ کمپنی کا جیسے جیسے سیاسی اقتدار بردھتا گیا، ایسے ایسے کمپنی کی معلومات پر اجارہ داری قائم ہوتی چلی گئی۔ اس معلومات کو صرف اینے میں محدود کرنے کی غرض سے کمپنی نے ہندوستانی ریاستوں کے درمیان خط و کتابت بند کرا دی۔

اب کمپنی کا اپنا نظام تھا کہ جس میں پوسٹ ' ہرکارے ' جاسوس اور مخر ہوا کرتے ہے۔ ہرکارہ کا ادارہ ہندوستان میں بڑا پرانا تھا۔ یڈ ایک پیشہ تھا کہ جس کے اراکین خبریں پینچانے ' اور معلومات کی تربیل میں اہم کردار ادا کرتے ہے۔ ہرکارے امراء ' حکمران ' اور کمپنی کے عمدیداروں کے ملازم ہوا کرتے ہے۔ ان کا مخصوص لباس ہو تا تھا۔ ہاتھ میں ایک ڈنڈا ہو تا تھا جے یہ اکثر کاندھے پر رکھ کر چلا کرتے ہے۔ ان کے فرائص میں یہ تھا کہ خطوط اور چھٹیاں ایک جگہ سے دو سری جگہ لے جائیں۔ فجلی ذات کے وہ لوگ جو دوڑ کر پیغامات پینچاتے ہے وہ ''دوڑیہ'' کملاتے ہے۔ ہرکارہ اور دوڑیہ کے دونوں کو دوڑنے کی تربیت دی جاتی تھی۔ ہرکارہ دوڑیہ کے مقابلہ میں تعلیم یافتہ ہو تا

تھا۔ یہ زبانی پیغامت بھی دیتا تھا اور جواب بھی لے کر آتا تھا۔ اگر کوئی حکمران ہرکارے کے ساتھ برا سلوک کرے' اسے شہر سے نکال دے' اس کا منہ کالا کرائے' یا قتل کرائے' تو اس کا مطلب اعلان جنگ ہوا کرتا تھا۔

تشمینی اس بلت کی بوری کوشش کرتی تھی ریاستی حکمرانوں کو صحیح اطلاعات نہ ملیں۔ للذا جن ریاسی حکمرانوں کے وقائع نولیں کلکتہ میں ہوتے تھے اور اینے حاکموں کو کمپنی کے بارے میں اطلاعات بھجواتے تھے تو نمپنی ان اطلاعات کو غلط ٹابت کرنے کے لیے اپنے سفیروں کو استعال کرتی تھی۔ جو وقائع نویس ہوشیار ہوتے تھے انہیں کلکتہ میں رہنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی۔ یہ بھی ہو یا تھا کہ ان کے خطوط کو راتے میں روک لیا جاتا تھا۔ دو سری طرف سمینی ریاستوں کے بارے میں مکمل معلومات اکٹھی كرتى رہتى تھى۔ مثلاً درباركى سرگرميان سازشين امراءكى گروہ بنديان وغيرو-تسمینی کے ابتدائی زمانہ میں نشیوں نے اطلاعات کی فراہمی میں اس کی مدد کی۔ منثی ایک ایبا مخض ہو یا تھا کہ جے فاری زبان اور اس کے اسلوب پر عبور ہو یا تھا۔ یہ دفتر کا ریکارڈ رکھتا تھا۔ تجارتی فرموں اور امراء کی جائیداد کا انتظام و انفرام اس ہی کی ذمہ داری تھا۔ چونکہ ابتدائی تمپنی کے عمدیدار فاری سے ناواقف ہوتے تھے اس لیے وہ خطوط' دستادیزات اور فرامین کو سمجھنے کے لیے منشیوں کے محتاج ہوتے تھے۔ بیہ منشی ہی ابتدائی عمدیداروں کے استاد ہوا کرتے تھے۔ اگرچہ ان کے ساتھ کوئی اچھا سلوک تو نہیں ہو تا تھا اور حقارت سے انہیں <sup>وہ</sup> کالے اسکول ماسٹر'' کہا جاتا تھا' گر دستاویزات و خطوط کے لیے ان کا مخاج ہونا پڑتا تھا۔ بعد میں جب انگلتان میں نمپنی کے عمدیداروں کی تربیت کے لیے میل بری (Hailbury) اور کلکتہ میں فورث ولیم کالج قائم ہوئے تو یمال انہیں فارس اور اردو کی تعلیم دی گئی ناکہ وہ نشیوں کے مختاج نہ رہیں اور سرکاری کاغذات کو خود بڑھ سکیں۔ کہتے ہیں کہ ولیم سلمن پہلا انگریز تھا جو اودھ کے

بیلی کا کمنا ہے کہ انگریزوں نے دو نسلوں کے اندر ہندوستان پر اس لیے قبضہ کیا کیونکہ ایک تو سمندر پر ان کی حکمرانی تھی' دوسرے بنگال کا ربونیو ان کے یاس ساگیا

نواب سے فاری و اردو میں گفتگو کر تا تھا۔

تھا۔ تیسرے ہندوستان کے بارے میں معلومات 'جس کے لیے اس نے مخبروں اور خفیہ ایجنسیوں کو استعال کیا اور ان کی مدد سے اپنے خلاف مزاحمتوں کو ختم کیا۔

صرف یمی نہیں مزید معلومات کے لیے انہوں نے ہمسایہ ملکوں اور ریاستوں میں نظیہ سای مثن بھیج جیسے وسط ایٹیا' اریان' اور افغانستان – (ایک ایسے ہی مثن پر محمد حسین آزاد کو بھی بھیجا گیا تھا) پنجاب جو اس وقت سکھوں کے قبضہ میں تھا اور سندھ جس پر پہلے کلموڑے اور پھر ٹالیبر آئے وہاں بھی ان کے خفیہ مثن گئے (ایک ایسے ہی مثن میں ڈیل ہوسٹ (Delhost) ٹامی سرور کو بھیجا گیا جو پچھ کے راستے سندھ آیا اور خفیہ طور پر سندھ کا سروے کیا۔ ایک دو سرے مثن میں الکزنڈر برنس دفیہ طور پر سندھ کا سروے کیا۔ ایک دو سرے مثن میں الکزنڈر برنس راستے رنجیت سنگھ کے لیے ایک گھوڑا گاڑی بطور مخفہ لے جانا چاہتے ہیں۔ انگریزوں نے راستے رنجیت سنگھ کے لیے ایک گھوڑا گاڑی بطور مخفہ لے جانا چاہتے ہیں۔ انگریزوں نے راستے رنجیت سنگھ کے لیے ایک گھوڑا گاڑی بطور مخفہ لے جانا چاہتے ہیں۔ انگریزوں نے دریا دیکھ لیا ہے' اب سندھ ان کا ہے۔) ان مشنوں کے ذریعہ انہوں نے تمام ساسی دریا دیکھ لیا ہے' اب سندھ ان کا ہے۔) ان مشنوں کے ذریعہ انہوں نے تمام ساسی وساجی معلومات اسمی کر لیں۔ پنجاب و سندھ کی فتح میں ان معلومات کا بردا ہاتھ تھا۔

ائریزوں نے اپنی معلومات کی بنیاد پر ہندوستان کی تعلیل کی۔ اس میں ہندوستانی معاشرہ کا ذات پات میں تقسیم ہونا ' مُحک ' ان کے خفیہ گروہ ' خفیہ زمین ' ڈاکو اور جرائم پیشہ قبائلی وغیرہ شامل تھے۔ انہوں نے مُحکی ' ڈاکوزنی اور جرائم پیشہ قبائل کی سرگرمیوں کو بہت زیادہ برھا چڑھا کر پیش کیا تاکہ برطانوی حکومت اور اس کی امن کی کوششوں کو اجاگر کیا جائے۔ ہندوستان کی اس پوری تشکیل میں ہندوستان کا معاشرہ اور کلچر بھرا ہوا ' اجاگر کیا جائے۔ ہندوستان کی اس بوری تشکیل میں ہندوستان کا معاشرہ اور معظم کرنا ٹوٹا ہوا ' بے تر تیب اور بدامنی کا شکار نظر آتا ہے کہ جس کو تر تیب دینا اور معظم کرنا برطانوی حکومت کی ذمہ داری بن جاتی ہے۔

1830ء سے 1840ء کی دہائیوں میں شالی ہندوستان میں پرلیں کا استعمال بہت کم تھا۔ ریاستوں کے حکمراں اس سے ڈرتے تھے۔ 1849ء میں اودھ کے بادشاہ نے اپنی ریاست میں پرلیں بند کرا دیئے تھے۔ لیکن بعد میں آہستہ آہستہ چھپائی کا کام شروع ہوا اور اس نے انفار میشن کو پھیلانے میں اہم حصہ لیا۔ نظام نہیں تھا۔ معلومات کو پھیلانے کا ان کا ایک مربوط سٹم تھا کہ جس میں ہرکارے'

و قالُع نولیں کے علاوہ بازار اور تاجر و دکاندار معلومات کو تیزی سے پھیلاتے تھے۔ بازار

ہندوستان کے بارے میں یہ کہنا غلط ہے کہ نو آبادیاتی نظام سے پہلے ان کا کوئی

میں یا کوتوالی کے سامنے ایک چہوترہ ہوتا تھا کہ جس پر لوگوں کے سامنے حکومت کے احکامات و باوشاہ کے فرامین پڑھے جاتے تھے۔ ای وجہ سے نیپال کی جنگیوں' افغانوں اور سکھوں کی جنگیوں اور ملکن کی بغاوت کی فہریں فورا" پورے ہندوستان میں چیل گئیں۔ افواہوں اور گیوں کے ساتھ ساتھ جب اخبارات کی اشاعت شروع ہوئی تو وہ بھی فہوں کا ایک ذریعہ بن گئے۔ اس کے علاوہ مبحد' زیارت گاہیں' مشاعرے' پٹی کا تماشہ دکھانے والے فقیر و طوائف' مراثی اور ڈرامہ کرنے والے' سب حکومت کے بارے میں تشہیموں و استعاروں کے ساتھ اپنی باتیں لوگوں تک پنچاتے تھے۔ یہ کمنا بھی صبحے نہیں کہ یورپ میں جو پچھ ہو رہا تھا اہل ہندوستان اس سے واقف نہیں تھے۔ کیونکہ افواہوں' اور تقریوں سے یہ خابت ہوتا ہے کہ انہیں یورپ کے حالات کا کیونکہ افواہوں' اور تقریوں سے یہ خابت ہوتا ہے کہ انہیں یورپ کے حالات کا ضرور علم تھا۔
مزور علم تھا۔

سب کو ختم کر دیا جائے۔ اس مقصد کے لیے 1830ء میں "مفید علوم کی تبلغ" کے لیے ایک سوسائی کا قیام عمل میں آیا۔ اس کے مقاصد میں بیہ تھا کہ اہل ہندوستان کے عقائد پر حملہ کرکے انہیں ختم کیا جائے آگہ وہ ذبنی طور پر مغربی علوم سے متاثر ہو کر اس کے تابع ہو جائیں۔ ان کی دلیل بیہ تھی کہ ہندو مت اور اسلام غیر عقلی فداہب ہیں 'جب کہ عیسائیت عقلیت پر ہے۔ بور پی فکر روشن خیالی اور رواواری پر ہے۔ اس بین 'جب کہ عیسائیت عقلیت پر ہے۔ بور پی فکر روشن خیالی اور معتنری اسکولوں کی ضرورت لیے اس تعلیم کو بھیلانے کے لیے نصاب کی کتابوں اور معتنری اسکولوں کی ضرورت ہے۔ مزید جدید علوم پر شائع شدہ کتابیں انگستان سے منگائی جائیں' بک اسٹالوں اور ہے۔ مزید جدید علوم پر شائع شدہ کتابیں وستیاب ہو سکیں۔ کتب خانوں کا قیام ہو آگہ یہ کتابیں وستیاب ہو سکیں۔ کتابیں عکومت نے نجی پوسٹ کو ممنوع قرار دے دیا۔ کیونکہ اب حکومت

پوسٹ پر اپنی اجارہ داری قائم کر کے' معلومات کے دو سرے ذرائع کو بند کرنا چاہتی تھی۔

بندوستانی معاشرے کی اصلاح کا جو پروگرام بنا اس میں یورپی کتابوں کے ترجمے کئے۔ انتظامی امور پر کتابیں لکھی گئیں۔ جیمس مل' ایڈورڈ ٹا میسن اور جان کے نے تاریخ پر کتابیں لکھیں تاکہ اب ہندوستان کے بارے میں جو بھی علم ہو وہ انگریزوں کے ذریعہ سے آئے۔

اب نو آبادیاتی نظام نے ہندوستانی تاریخ کے دو سرے شعبوں میں دخل دیا مثلاً میڈ سن ، جغرافیہ ، علم نجوم ، ناکہ ہندوستان آریو ویدک ، اور یونانی طب و علم نجوم کو ختم کیا جائے۔ اگر ہندوستانیوں نے مغربی علوم کو اختیار تو کیا گر اپنے روایتی علوم سے بالکل انحراف نہیں کیا اور انہیں بھی برقرار رکھا۔ ان کے حکیم ، وید ، جنتریاں ، مزار ، تصویر ، اور گذے پہلو جاری رہے۔

انگریزی حکومت کو اس وقت سخت و چکه لگا جب 1857ء میں ان کا مخبری اور جاسوی کا نظام بالکل فیل ہو گیا اور اس کے بر عکس اہل ہندوستان نے اپنے روایتی نظام کے ذریعہ خبروں کو تیزی سے ایک جگہ سے دوسری جگہ پھیلا دیا۔

لندا جب 1857ء کا ہنگامہ ختم ہوا تو انہوں نے دوبارہ سے اپنے مخبری کے نظام کو ترتیب دیا۔ اخبارات پر پابندیاں لگائیں' پوسٹ کو سنسر کیا جانے لگا۔ پولیس' سی۔ آئی۔ ڈی' اور فوج کی خفیہ ایجنسیوں کو منظم کیا گیا۔ نئی ٹکنالوجی نے ان کے مخبری کے نظام کو تقویت دی۔

گراس کے باوجود ہندوستان کا ردعمل اپنی جگد رہا۔ اگر ایک طرف حکومت کی معلومات پر اجارہ داری تھی، نو دوسری طرف لوگ افواہوں، گپ شپ، خفیہ بمفلٹوں، خطوط، اور دوسرے ذرائع سے حکومت کے خلاف پروپیگنڈا کرتے تھے اور حکومت کی اجارہ داری کی مزاحت کرتے تھے۔

اس مزاحت میں شاعروں نے اپی شاعری کے ذریعہ' اور سیاستدانوں سے تقریروں کے ذریعہ الفاظ کے گور کھندوں کو استعال کر کے اپنے جذبات کو لوگوں تک پہنچایا اور

حکومت اپنی تمام تر کوششوں کے باوجود ہندوستان کے نالجسٹم کو مکمل طور پر تباہ شیں کے سکی۔

نو آبادیات کے خاتمہ کے بعد 'گلوبلائزیشن کے عمل میں ایک بار پھر معلومات پر اجارہ داری کا سوال پیدا ہو گیا ہے۔ اس کو اس وقت مزاحمت کی جاسکتی ہے کہ جب اپنا نالج سٹم ہو۔ گر ایشیا و افریقہ کے ملکوں میں کہ جمال معلومات پر حکومتوں کی اجارہ داری ہے۔ وہ اسے اپنے مفادات کے لیے استعمال کر کے ' اسے عوام کی نظروں میں بے معنی بنا دیتی ہیں۔ اس لیے عوامی قوتوں کو صحیح معلومات کے لیے اپنی حکومتوں سے بھی لڑنا ہو تا ہے اور عالمی پردیگنڈے سے بھی۔

\* \* \*

# پنجاب: سکھوں اور انگریزوں کی حکومت

پنجاب کی تاریخ کے مطالعہ اور اس کے تجزیہ سے اس علاقے کے رہنے والوں کے کردار اور ان کی ذہنیت کی ساخت اور تشکیل کے بارے میں کوئی رائے قائم کی جا کتی ہے۔ تاریخ کے آثار چڑھاؤ میں پنجاب کن کن ادوار سے گزرا اور اس کے نتیجہ میں یمال کے معاشرے کی بناوٹ میں گیا کیا تیدیلیاں آئیں۔ اس سلسلہ میں اگرچہ کئی میں یمال کے معاشرے کی بناوٹ میں گیا کیا تیدیلیاں آئیں۔ اس سلسلہ میں اگرچہ کئی کتاب کھی گئی ہیں۔ گر فاص طور سے محصول اور برطانوی ادوار کے دوران پنجاب کس صورت حال سے دوچار تھا۔ اس پر اینڈریو جے۔ میجر کی کتاب "ریشن ٹو امپائر" کس صورت حال سے دوچار تھا۔ اس پر اینڈریو جے۔ میجر کی کتاب "ریشن ٹو امپائر" کی مفید کتاب ہے، جے 1996ء میں آکسفورڈ یونیورٹی نے جھلا ہے۔

اینڈریو میجر' نے پنجاب کو ایک سرحدی ریاست سے موسوم کیا ہے کہ جو کابل' وسط ایشیا اور ہندوستان کے درمیان واقع ہونے کی وجہ سے مسلسل حملہ آوروں کا شکار رہی' مثلاً 11 صدی سے 18 ویں صدی تک اس پر 70 مرتبہ حملے ہوئے اور ان حملوں کی وجہ سے یمال سابی افتدار غیر پنجابیوں کے ہاتھوں میں رہا۔ ان حملوں اور سابی عدم استحام کی وجہ سے یمال پر کلچر کی وہ ترقی نہیں ہو سکی کہ جو ہونا چاہیے تھی۔ مدم استحام کی وجہ سے یمال پر کلچر کی وہ ترقی نہیں ہو سکی کہ جو ہونا چاہیے تھی۔

اس کے علاوہ پنجاب کا معاشرہ ذات پات کے ساتھ ساتھ مختلف قبائل میں بٹا ہوا تھا جن میں خاص طور سے جاٹول اور راجپوتوں میں باہمی تصادم رہتا تھا۔ جب ریاست کی طاقت نہ ہو' اور قانون و فیصلہ کرنے والے ادارے نہ ہوں تو اس صورت میں قبائلی جھڑے اور تصادم خول ریزی و قائل گری میں ملوث ہو کر کئی نسلول تک چلتے ہوں۔

پنجاب کی اکثریت انیسویں صدی تک گاؤں اور چھوٹے قصبوں میں آباد تھی۔
اس کے برے شہوں میں لاہور' ملتان اور امر تسر تھے۔ 18 ویں صدی میں جب مخل خاندان کمزور ہوا' اور مرکز کی طاقت اس قاتل نہیں رہی کہ پنجاب پر کنٹرول کر سکے تو اس وقت سکھوں کے گروہ کہ جو مسل کہلاتے تھے وہ صوبہ میں ابھرے اور انہوں نے اپنے اپنے علاقوں میں افتدار قائم کر کے مرکزی اور صوبائی حکومت کو لگان دینے سے انکار کر دیا۔ لیکن ان مسلوں کے سامنے کوئی واضح سامی و ژن' یا پلان نہیں تھا' اس لیے ان کی سرگرمیاں لوٹ مار پر تھیں۔ ایک دو سرے کے علاقوں اور گاؤں پر قبضہ کرنے وجہ سے یہ آپس میں بھی لڑتے رہتے تھے۔

ان مسلوں کے جھکڑوں میں رنجیت سنگھ کی مسل نے بالاخر دو سروں کو محکست دے کر اپنی فوقیت کو تشکیم کرایا۔ پھر شادی کے ذریعہ اس نے اہم سرداروں سے تعلقات قائم کر کے اپنی ذاتی حیثیت کو طاقتور کر لیا۔

جب 1799ء میں رنجیت سکھ نے لاہور پر قبضہ کیا تو اس نے باقاعدہ ایک ریاست کی بنیاد ڈالی اور خود مہاراجہ کی پوزیش افتیار کر لی۔ ریاست کی تشکیل کا متجہ یہ ہوا کہ مسلول اور مرداروں کی لوٹ مار ختم ہو گئے۔ اب وہ ایک ریاست کے ماتحت ہو گئے۔ علاقہ میں امن و امان ہوا' اور سابی استحکام نے لوگوں میں اطمینان کے جذبات کو پیدا کیا۔

سکھ ریاست کے قیام کی ایک اہم خصوصیت سے تھی کہ پہلی مرتبہ پنجاب میں پنجابیوں کی حکومت قائم ہوئی۔ لیکن اب تک ریاست کے دیمی علاقوں میں سرداروں کا اثر و رسوخ باتی تھا۔ اس مقصد کے لیے رنجیت سکھ نے ایک بردی فوج رکھی آگہ اس کے ذریعہ سے نہ صرف آندرونی بغاوتوں کا خاتمہ کرے' بلکہ سلطنت کی توسیع بھی کرے تاکہ سرداروں کو فوجی کاروائیوں میں مصروف رکھا جائے' اور فتوحات کے تتیجہ میں لوٹ مار اور مال غنیمت کے لالج میں انہیں اپنا وفادار بنائے رکھا جائے۔ مزید فوج کی اس لیے بھی ضرورت تھی کہ ریاست کا انگریزی توسیع پندی سے دفاع کیا جائے۔

اس لحاذا سے کما جا سکتا ہے کہ رنجیت سکھ کی ریاست ایک فوجی ریاست تھی، فوج کی تربیت کے لیے اس نے بورپی افسران کو ملازمت پر رکھا کہ جنہوں نے فوج کو جدید خطوط پر منظم کیا۔ اس کا متیجہ یہ نکلا کہ 80,000 کی فوج پر 41% ربونیو خرچ ہو جاتا تھا۔ اس صورت میں رعایا کی فلاح و بہود کے لیے پچھ باتی نہیں بچتا تھا، رنجیت سکھھ نے ریاست کی تشکیل میں ایک تو مغل روایات کے تسلسل کو باتی رکھا اور ساتھ میں مقامی قدیم پنجابی روایات اور اداروں کی سرپرستی بھی کی۔ مثلاً شاہی علامات میں اس کا دربار مغل درما۔ طرز پر تھا۔ اور وہ خود کو اپنی رعایا کا باپ تصور کرتا تھا۔ لیکن سکھوں کی وفاداری کے حصول کے لیے اس نے خالصہ روایات کی بھی پابندی کی اور ایے جو سکے جاری کرائے وہ خالصہ کے نام پر تھے۔

رنجیت سکھ کو اس کا اندازہ تھا کہ پنجاب میں سکھ اقلیت میں ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ دو سری قوموں سے مدد لی جائے 'اس مقصد کے لیے اس نے ان لوگوں کو آگے بردھلیا کہ جنہوں نے اس سے وفاداری کا اعلان کیا۔ اس سلمہ میں اس نے فہبی رواداری کی پالیسی کو اختیار کیا۔ اکالیوں کی جماعت 'جو فذہبی معاملات میں سخت شے 'انہیں قابو میں رکھا۔ سکھ سرواروں کے ساتھ اس نے جو روبیہ اختیار کیا اس کا بیجہ تھا کہ اس کے خلاف 38 سالہ دور حکومت میں صرف ایک یا دو بغاوتیں ہوئیں 'قربہ سروار اس کے ساتھ وفادار رہے۔ ان کی وفاداری کو مشخکم کرنے کے لیے اس نے جو پالیسی اختیار کی اس میں انہیں اعلی عمدے دینا' جاگیریں عطا کرنا اور خطابات نے جو پالیسی اختیار کی 'اس میں انہیں اعلیٰ عمدے دینا' جاگیریں عطا کرنا اور خطابات سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک چوتھائی سے آدھی آمنی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سروار کو ایک کریں۔

موروثی سرداروں کا توڑ کرنے کے لیے اس نے ان وفادار افراد کی سربرسی کی جنہوں نے اس کے لیے خدمات سرانجام دی تھیں اور انہیں سردار کے عمدے تک

پنچایا- ان میں سے بہت سے نہ تو سکھ تھے اور نہ پنجابی ، جیسے دیوان دینا ناتھ سمیری تھا، عزیزالدین مسلمان تھا، جعدار خوش عال سکھ برہمن تھا، جب کہ ڈوگرا بھائی گلاب سکھ اور دھیان سکھ عام فوجی تھے۔

رنجیت سنگھ نے جس امپائر کو جنگ و جدل اور انتظامی صلاحیتوں کے ساتھ کھڑا کیا تھا' وہ 1839ء میں اس کے مرنے کے سات سال کے اندر اندر بھرنا شروع ہو گئ' اس کی وجوہات سے تھیں کہ اول جانشین کمزور اور نااہل ثابت ہوئے' سرداروں نے کمزور کی وجوہات سے تھیں کہ اول جانشین شروع کر دیں' فوج نے خود مختار روبیہ اختیار کر لیا' ان حکمران کی صورت میں سازشیں شروع کر دیں' فوج نے خود مختار روبیہ اختیار کر لیا' ان حالات میں برطانوی حکومت نے فائدہ اٹھا لیا۔

یمال پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر یہ صورت طال کیوں پیدا ہوئی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ رنجیت نے جن ریاستی اداروں کی تھکیل کی تھی، ان کی بنیادیں کمزور تھیں۔ اس لیے کہ لوگ اداروں سے زیادہ افراد پر انحمار کرتے تھے۔ جب رنجیت نگھ جیسا طاقتور فرد نہیں رہا تو افراد بھی آزاد اور خود مخار ہو گئے۔ للذا اس انتشار کی طالت میں فوج کا ادارہ ایبا تھا کہ جس کے پاس طاقت و قوت تھی، اب سازش اور اقتذار کا حصول کرنے والے فوج سے مدد مانگنے لگے، فوج نے اس صورت طال سے فائدہ اٹھایا اور اس میں فوجی پنچائتیں بن گئیں کہ جو فیصلہ کرتی تھیں کہ کس کی جمایت کرنی چاہیے اور مس کو گدی پر بٹھایا جائے۔ تیجہ یہ تھا کہ جانشین کے جھڑے شروع ہو گئے۔ سردار کر دموں میں بٹ گئے، خانہ جنگی روز کا معمول ہو گئی جس کی وجہ سے 15 سے 17 ستمبر گروہوں میں بٹ گئے، خانہ جنگی روز کا معمول ہو گئی جس کی وجہ سے 15 سے 17 ستمبر

ان جھڑوں نے فوج کو طاقتور بنا دیا۔ اب ریاست کی آمدنی کا زیادہ حصہ فوج پر خرج ہونے لگا۔ مثلاً 123,800 میں 80 ہزار فوج کے لیے 41% تھا' 1849ء میں 1830،800 فوج کے لیے 41% تھا' 1849ء میں 80 ہزار فوج کے لیے 66% تھا۔ 66% خرچ ہو گیا۔ فوج اب خود کو بااقتدار سمجھنے لگی اور دربار پر مسلسل دباؤ ڈالتی رہی کہ اس کی شنخواہیں بردھائی جائیں۔ چونکہ ریاست کی آمدنی اس بوجھ کو نہیں۔ سار سکتی تھی اِس لیے اس کا سے حل نکالا گیا جاگیروں کو ضبط کیا گیا' یا ان میں کی

کی گئ- مزید آمنی کے لیے لگان میں اضافہ کیا گیا 'مثلا ضلع ہزارہ میں لگان کو 8% سے برطا کر 25% کر دیا گیا۔

فوج کے اخراجات اور اس کی طاقت کی وجہ سے اس میں اور سکھ سرداروں میں کش کمش پیدا ہو گئی۔ اب سکھ سردار اس کے خواہش مند تھے کہ فوج کی طاقت کو کس طرح سے کمزور کیا جائے۔ لنذا دربار نے اس پس منظر میں انگریزوں سے جنگ کی اجازت دی- ادهر سے ہندوستان میں برطانوی حکومت بھی پنجاب کو اینے کنٹرول میں لانا چاہتی تھی' الندا 1845ء اور 1846ء کی جنگوں میں سکھوں کو شکست ہوئی' اور 1846ء میں لاہور معاہدے کے تحت پنجاب پر برطانوی تسلط قائم ہو گیا۔ اگرچہ اس معاہدہ کے تحت سکھ حکومت تو رہی مگر اس کے اختیارات ختم ہو گئے' اب نہ تو دربار کوئی جنگ کر سكتا تها اور نه معامده امن نه كسي يورني كو ايني ملازمت ميس ركه سكتا تها نه انگريزول كو ا بینے علاقے سے گزرنے کی مخالفت کر سکتا تھا۔ اب سکھ دربار انگریزوں کی سریرستی اور حفاظت میں تھا۔ برطانوی ریذیڈنٹ پنجاب میں کامل اختیار رکھتا تھا۔ اس سے فائدہ اٹھا کر اس نے ایسے حمایتی سرداروں کی جماعت تیار کر لی اور جو اس کے مخالف تھے انہیں اقتدار سے محروم کر دیا 1847ء سے 1848ء تک جو اصلاحات کی گئیں' ان کے متیجہ میں سکھوں کی رجمنٹوں کو فارغ کر کے ان کی تنخواہوں کی ادائیگی کر دی گئی۔ آمنی کے اضافے کے لیے کسم ڈیوٹیاں کم کردی گئیں۔ دیوانی قوانمین کا نفاذ کیا گیا۔

برطانوی اثر و رسوخ اور ان کی کارروائیوں کی وجہ سے سکھوں میں بے چینی پیدا ہوئی اور اس کے نتیجہ میں 1847ء میں ملتان میں بغاوت ہوئی۔ اس بغاوت میں سکھ سروار اپنے فدہب' اور اپنی کھوئی ہوئی ریاست' اور عزت کو بحال کرنے کی غرض سے شامل ہوتے چلے ہے۔ لیکن برطانوی طاقت کے آگے ان کی بغاوت کامیاب نہیں ہوئی۔ اور 29 مارچ 1849ء میں انگریزوں نے پنجاب پر قبضہ کر لیا۔

ہنری ایلیٹ نے اس کاروائی کی تفصیل دی ہے کہ جس میں سکھوں کا آخری حکمراں دلیپ شکھ نے معاہدہ پر دستخط کر کے پنجاب کو انگریزوں کے حوالے کر دیا تھا۔ تمام کاروائی برے سنجیدہ ماحول میں ہوئی۔ کوئی سردار ہتھیار بغر نہیں تھا، قیمتی زبورات اور چیکدار لباس کہ جو درباری اس فتم کے موقعوں پر پنیتے تھے، اب ان کا نام و نشان بھی نہیں تھا۔ اس بورٹی کاروائی میں شامل افراد نے کمی فتم کے جذبات کا اظمار نہیں کیا اور بغیر کمی جوش اور تاثر کے انہوں نے بے اظمار نہیں کیا اور بغیر کمی جوش اور تاثر کے انہوں نے بے حسی کے ساتھ ان اعلانات کو ساکہ جن میں ان کی بری سلطنت کے خاتمہ کا کما گیا تھا۔ یہ وہ سلطنت تھی کہ جے رنجیت سکھے نے جھوٹ اور دہشت گردی کے بعد قائم کیا تھا۔

جب میں نے محل کو چھوڑا ہے تو مجھے فخر کا احساس تھا کہ اب قلعہ پر برطانوی جھنڈا لرا رہا ہے اور ہمارا توپ خانہ اسے سلامی دے رہا ہے۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب برطانوی اقتدار کا اعلان ہو رہا تھا۔

برطانیے نے بنجاب پر قبضہ کے بعد 1848ء سے 1856ء تک اصلاحات کا سلسلہ شروع کیا اس مقصد کے لیے گور نر جزل ڈلہوزی نے بورڈ آف ایڈ منٹریش کو تشکیل دیا کہ جس کے تین ممبران تھے: ہنری لارنس' جان لارنس اور چارلس مانسل (Mansel) پنجاب میں برطانوی فوج میں 59 ہزار فوجی تھے' جن میں 63% ہندوستانی اور پنجابی تھے۔ سکھ فوج کو برخواست کر کے کچھ کو ملازمت دی' بقیہ کو تنخواہیں اور پنشن دے کر فارغ کر دیا۔ آبادی کو ہتھیار رکھنے کی اجازت نہ تھی۔ 248 کچے قلعوں میں سے 172 کو مسار کر دیا۔ وہ تمام سکھ مردار کہ جن کی وفاداری پر ذرا بھی شبہ تھا انہیں جلاوطن کر دیا۔ جن لوگوں نے بغاوت میں حصہ لیا تھا' ان کی جاگیریں ضبط کر لیں' اور جاگیروں کا اجراء نئے سرے سے کیا باکہ برطانوی اتھارٹی کو تسلیم کیا جائے۔

پنجاب پر برطانوی اقتدار کا نتیجہ یہ ہوا کہ 1857ء کی بغاوت میں پنجاب میں وسیع پیانہ پر کوئی ہنگامہ نمیں ہوا۔ انگریز مورخ اس کی وجہ یہ بتاتے ہیں سکھوں نے ہندوستانیوں یا پورسیہ لوگوں سے اپنی 1845ء' 1846ء' اور 1849ء کی تکلستوں کا بدلہ لیا۔ دہلی کو برباد کرنے میں انہیں اس لیے خوشی ہوئی کیونکہ مغلوں نے ان کے ساتھ زیادتیاں کیس تھیں۔

اس کے روعمل میں قوم پرست مورخوں نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ انگریزوں سے اس وفاداری کے داغ کو دھویا جائے اور یہ ثابت کیا جائے کہ پنجاب نے بھی 1857ء کی بغاوت میں حصہ لیا تھا۔

القدامات کے ان انسابیوں کو ملازمت سے نکالنا تھا کہ جن کی وفاداری پر ذرا بھی شبہ تھا۔ اس کے بیں ان سپابیوں کو ملازمت سے نکالنا تھا کہ جن کی وفاداری پر ذرا بھی شبہ تھا۔ اس کے بعد سخت سنمرشپ عائد کیا گیا ناکہ لوگوں میں شک و شبمات پیدا نہ ہوں۔ 2,500 ان ہندوستانیوں سپابیوں کو ملازمت سے برخواست کر کے انسیں جلاوطن کر دیا کہ جن کے بارے میں ڈر تھا کہ وہ باغیوں سے مل جائیں گے۔ جیلوں کی حفاظت اور دریا میں کشتیوں کی نگرانی بردھا دی گئی۔ ان اقدامات کے باوجود مئی اور سمبر میں ہندوستانی سیابیوں نے 12 بعاو تیں کیں 'گران بعاوتوں کو مقامی قبیلوں کی مدد سے کچل دیا گیا۔

جان لارنس نے سرداروں کی وفاداری کی غرض سے بغاوت کی خبر سنتے ہی جو پہلا کام کیا وہ یہ تھا ان سرداروں سے مدد مانگی کہ جنہیں وفادار نہیں سمجھاگیا تھا اور جن کی جاگیر کم کر دی گئی تھیں یا ضبط کرلی گئی تھیں۔ ان سرداروں نے اس موقع سے فائدہ اٹھایا اور انگریزوں کی مدد کی تاکہ وہ دوبارہ سے اپنے قدیم عمدے' مراعات اور مالی فوائد حاصل کرلیں۔ اس لیے پنجاب وفادار رہا' غداری کے شبہ میں جن لوگوں کو قتل کیا گیا ان کی تعداد 2383 تھی' 244 کو سزائے قید دی گئی' یا انہیں کو ڑے مارے گئے۔

جن سرداروں نے 1857ء میں اگریزوں کا ساتھ دیا' ان میں 47 کو خان بمادر اور سردار بمادر کے خطابات دیئے گئے۔ ان خطابات کے علاوہ انسیں خلعت' جاگیریں اور پنشن دی گئیں۔ بنشن دی گئیں۔ ان میں سے کچھ کو اودھ میں باغیوں کی ضبط شدہ جاگیریں دی گئیں۔ مثلاً علی رضا خان قراباش کو اودھ میں 147 گاؤں دیئے گئے۔ ان 14 سرداروں کو کہ جن

کی جاگیریں 49-1848ء میں ضبط ہو کیں تھیں' ان کی جاگیریں بحال کر دی گئیں۔ اس وفاداری کی وجہ سے پنجاب کے لوگوں کو "مارشل ریس" بنا کر انہیں فوج میں زیادہ سے زیادہ حصہ دیا گیا۔ مثلاً 1914ء تک یہ فوج میں 43.8 فیصد ہے۔ 1857ء کے ہنگامہ کے بعد سے ہندوستان میں برطانوی حکومت کی پالیسی یہ رہی کہ رعیت کو کنٹرول کرنے کے لیے جاگیرداروں' زمینداروں' اور امراء کی جمایت حاصل کی جائے اس مقصد کے لیے انہوں نے جاگیرداروں کے طبقہ کو مضبوط بنایا۔ ان کی جاگیروں میں اضافہ کیا' جاگیروں کے شخط کے لیے اقدامات اٹھائے' اور اس طرح ان کی وفاداری کو قائم رکھا۔ یوں کے تخط کے بغاوت سکھوں اور اگریزوں دونوں کے لیے فائدہ مند رہی۔

اس مطالعہ سے اندازہ ہو تا ہے کہ پنجاب میں انگریزوں کی کامیابی کی وجہ آپس کے اختلافات اور باہمی وشمن تھی۔ خاص طور سے جب سکھ دربار فوج کے سامنے کمزور ہو گیا اور فوج نے اپنے اختیارات اور مراعات کو بڑھا لیا تو سکھ دربار کی خواہش سے ہو گئی کہ فوج کی طاقت کو توڑا جائے اس مقصد کے لیے انہوں نے انگریزوں سے جنگ کرنا' اور جنگ میں انگریزوں کی فتح کو ضروری خیال کیا۔

انگریزوں نے چونکہ پنجاب کو سب سے آخر میں فتح کیا' اس لیے ان کا ہندوستان کے صوبوں کے بارے میں جو تجربات سے ان سے یمال فائدہ اٹھایا' چنانچہ پنجاب میں '' سربرستی'' کی یا ''پررانہ'' پالیسی کو افتیار کرتے ہوئے رعایا میں اپنے اثر و رسوخ کو مضبوط کیا۔ ان کی اس پالیسی کی وجہ سے پنجاب ان کا سب سے زیادہ وفادار صوبہ بن گیا۔

## برطانوی مورخ اور سکھ تاریخ نویسی

تاریخ نولی دو قتم کی ہوتی ہے: ایک تو وہ کہ جو مورخ اینے معاشرے، قوم، قبیلہ' یا ملک کے بارے میں لکھتا ہے۔ یہ تاریخ لکھتے ہوئے اس کے مشاہدات' تجربات' اور ذاتی پند و ناپیند و تعصبات اس کی تحریر میں شامل ہو جاتے ہیں۔ اگر یہ تاریخ وہ سمى سررست كى گرانى ميں لكھتے ہيں كيا اس سے معاوضہ لے كر لكھتے ہيں تو اس صورت میں اس کی تعریف و توصیف اور اس کی شخصیت کا دفاع کیا جاتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں مورخین کا ایک دو سرا گروہ ہو تا ہے کہ جو کسی قوم یا ملک کی تاریخ کو باہر رہتے ہوئے دیکتا اور لکھتا ہے' میہ ضروری نہیں ہو تا ہے کہ بیہ پیشہ ور مورخ ہوں' کیونکه آن میں تاجر' سیاح' مشنری' سیاستدان' ڈیلومیٹ' ادیب و شاعر' اور فوجی ہوتے ہیں۔ ان کے تاثرات ذاتی تجربات افواہوں سی سنائی باتوں اور مشاہدات پر مبنی ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں جو مقاصد ان کے پیش نظر ہوتے ہیں' ان میں کسی قوم' جماعت' معاشرہ ' یا ملک کے بارے میں جاننے کا مجس ہو تا ہے ' یہ ان کے بارے میں بنیادی مواد جمع کرتے ہیں ماکہ اینے لوگوں کو ان معلومات سے آگاہ کیا جائے دو سری فتم میں معلومات کا تعلق تجارت سے ہو آ ہے' ماکہ دو یا دو سے زیادہ ملکوں کے درمیانی تجارتی تعلقات کو قائم کرنے میں آسانی ہو۔ مشنری مورخ دو سری قوموں کے نداہب اور عقائد کے بارے میں تحقیق کرتے ہیں' جب کہ سیاست سے تعلق رکھنے والے' ملک کی حکومت' سربراہ' فوج' انظامیہ' اور اس کی آمدنی کے بارے میں معلومات اکٹھی کرتے ہیں۔

ہندوستان میں جب برطانوی حکومت قائم ہو گئی۔ تو انہوں نے اپنی ہمسایہ ریاستوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کرنا شروع کیں۔ اس مقصد کے لیے انہوں نے ریاستوں میں سیای مشنر بھیجنا شروع کیے' مشن کے بیہ افراد' ریاست میں دورے کے بعد' اس علاقہ کے بارے میں اپنی رپورٹس حکومت کو دیا کرتے تھے۔ اس قتم کے مشنوں کی تفصیل جو سندھ میں بھیج گئے' تاریخ میں موجود ہے' اب ان کی یہ خفیہ رپورٹس بھی منظر عام پر آگئی ہیں' ان رپورٹس میں بیہ اس علاقہ کے لوگوں کے بارے میں معلومات اکشی کرتے تھے' اس کے علاوہ آب و ہوا' پیداوار' جانور' راست' نہریں' وریا' دفاعی مقالمت' صنعت و حرفت' طرز حکومت اور لوگوں کے کروار وغیرہ پر تفصیل سے کھا جاتا تھا' تاکہ ان علاقوں سے سیاسی تعلقات قائم کرتے ہوئے ان معلومات کو مدنظر رکھا جا سکے۔ اگر ان پر حملہ کیا جائے تو ان کی کمزوریوں کا پہلے سے علم ہو۔ بیہ معلومات قبضہ کے بعد انتظامی معاملات میں بھی مددگار ثابت ہوتی تھیں۔

اس پس منظر میں اگر ہم اس برطانوی ناریخ نولی اور مورخوں کی تحریوں کا مطالعہ کرتے ہیں کہ جو انہوں نے سکھول کے بارے میں لکھی ہیں تو اس میں ہم ان مختلف رحجانات کو بخوبی و مکیھ سکتے ہیں کہ جو وقت کے ساتھ ساتھ بدلے ہیں۔ مثلاً ابتدائی دور میں جن انگریزوں یا بورٹی لوگوں نے سکھوں کے بارے میں کھا وہ مورخ یا تاریخ دان نمیں تھے ' بلکه سیاح ' برطانوی عمدیدار اور فوجی تھے۔ چونکه ابتدائی دور میں سکھوں سے ان کے تنازعات نہیں تھے' اس لیے ان کے اور ان کے زہب کے بارے میں جانے کا شوق تھا ناکہ اپنی حکومت اور اپنے عوام کو دلچیپ تحریب فراہم کریں' کین دو سرے مرحلہ میں جب رنجیت سنگھ کی حکومت قائم ہو گئی اور وہ ان کا ہمسایہ ہو گیا تو اب ان کی دلچین کا دائرہ سای ہو گیا۔ ان کی تحقیق کا مرکز اب یہ تھا کہ سکھوں کا اتحاد کیوں کر ہوا' مسل کیا ہے؟ خالصہ کیا ہے؟ ان میں اس قدر زہبی جذبہ 'جوش اور توانائی کیوں ہے؟ تبسرے مرحلے میں رنجیت سکھے کی وفات کے بعد جب پنجاب میں ساسی انتشار ہوا' تو ان کی تاریخ نولی میں اب اس پر زور دیا جانے لگا کہ کیا یہ انگریزوں کے مفاد میں ہے کہ پنجاب پر قبضہ کر کے وہاں امن و امان قائم کیا جائے' اس ے اندازہ ہو تا ہے کہ تاریخ کس طرح سے ساست کے ماتحت رہتی ہے اور حکراں طبقوں کے مفادات کو بورا کرتی ہے۔

اس موضوع پر جی- کھرانہ کی کتاب "برطانوی تاریخ نولیی پنجاب میں سکھ افتدار

British Historiography on the Sikh Power in the Punjab (1985) "2 قابل ذکر ہے۔ کھرانہ کے نقطہ نظر کے مطابق ماریخ میں بھیست قوم کے سکھ 1708 میں گرو گوہند سکھ کی وفات کے بعد' ان کی تعلیمات کے زیر اثر ایک طاقت و قوت بن کر ابھرے۔ بندا شکھہ کی بغاوت نے انہیں اٹھارویں صدی میں متاز کر دیا' 1739 میں نادر شاہ کے حملے اور بعد میں 1752 میں احمہ شاہ ابدالی کے حملوں نے پنجاب میں جو ساسی عدم التخكام بيدا كيا، اس دور ميس سكمول كا عروج بوا- النذا الماروي صدى ميس جن یورنی لوگوں نے ان کے بارے میں لکھا ان میں آے- ایل- بولیر (A. L. Polier) جارج فورسٹر (George Forster) اور جیمس براؤن (James Brown) قاتل ذکر ہیں۔ انہوں نے جن سوالات کا جواب ڈھونڈنے کی کوشش کی ہے' وہ بیہ ہیں کہ : سکھ کون ہیں؟ ان کا ندمب کیا ہے؟ ان کا عروج کیوں ہوا ہے؟ ان کی طاقت میں ندمب کا کیا حصہ ہے؟ سکھ ند مب میں شامل ہونے والی کون سی ذاتیں ہیں؟ کیا یہ جات اور گوجر کسانوں کی تحریک ہے؟ وغیرہ وغیرہ ان سوالوں کے جواب میں ان کی تحریوں سے سکصول کے بارے میں جو معلومات ملتی ہیں وہ بیہ ہیں کہ ان کے ساجی نظام میں مساوات ہے۔ ان کی حکومت "خالصہ جی" کملاتی ہے۔ ان کے لباس اور غذا میں سادگی ہے۔ ان کے سرداروں کی سریرسی میں زراعت اور کیڑے کی صنعت میں ترقی ہوئی ہے۔ ان کے فوجی صحت مند' اور بہادر ہیں گر ان میں تنظیم نہیں ہے۔ نشہ کا رواج بہت ہے۔ لوٹ مار اور قتل و غار تکری کے عادی ہیں۔ اس لیے بیہ ہندوستان کے لیے لعنت ہیں۔ لیکن خطرہ ہے کہ یہ مستقبل میں طاقت بن کر ابھریں گے۔

1803 میں جب اگریزوں کا وہلی پر قبضہ ہوا' اور مرہٹوں کو شکست ہوئی' تو اب یہ سکھوؤں کے ہمسایہ بن گئے۔ جان ما کلم جو جزل لیک کے ساتھ ملکر تعاقب میں پنجاب of the Sikhs) ہو جان ما کلم جو جزل لیک کے ساتھ ملکر تعاقب میں آیا تھا' اس نے اب سکھوں کے بارے میں آریخ کھی جو (Sketches) کے عنوان سے چھپی۔ اس کا مرکزی خیال سے ہے کہ چو تکہ مغل حکومت نے سکھوں کے ساتھ زیادتی کی' ان کے گروؤں کو قتل کرایا' اس لیے ردعمل کے طور

پر ان میں تشدد اور تختی آئی۔ گرو گوبند سکھ نے اپنے باپ کے قتل کا بدلہ لینے کے لیے سکھوں کو منظم کیا اور اس میں ہر ذات کے لوگوں کو شامل کر لیا۔ اس کے بعد سے سکھوں نے پرامن روبہ کو ختم کر کے جنگ اور تشدد کو افتیار کر لیا۔ سکھوں نے خود کو مختلف مسلوں میں تقسیم کر لیا۔ ان میں آپس میں خانہ جنگی جاری تھی کہ ناور شاہ اور احمد شاہ ابدالی کے حملوں نے ان میں اتحاد پیدا کر دیا۔ سکھوں میں "خالصہ جی" ایک فرہبی ادارہ ہے، تمام سکولر ادارے اس کے ماتحت ہیں "گرو مانا" نیشنل کونسل کے ماند ہے اور سکھ برادری کی سب سے بردی اتھار ٹی ہے۔ ان اداروں کی وجہ سے سکھوں میں ہر فرد کا یہ ذہبی فریضہ بن جاتا ہے کہ وہ اپنی قوم کے لیے جان دیدے۔ ان کی مقدس کتاب نہیں ہیں۔ ان کی مقدس کتاب نہیں ہیں۔

وو سرا اہم مورخ ایج - ئی - پر نسب (H. T. Princip) ہے' اس نے سکھوں پر اس وقت لکھا کہ جب شلج کے پار سکھ سردار برطانوی حفاظت میں آگئے تھے اور بقیہ پنجاب پر رنجیت سکھ کی حکومت تھی۔ اس کی کتاب کا عنوان ہے:
پنجاب پر رنجیت سکھ کی حکومت تھی۔ اس کی کتاب کا عنوان ہے:
پنجاب پر رنجیت سکھ کی حکومت تھی۔ اس کی کتاب کا عنوان ہے:
ابتدائی تاریخ یا ککم کے مافذ سے لکھی' گرجمال رنجیت سکھ کی حکومت کا ذکر ہے وہال اس کے ذاتی تاثرات اور مشاہدات آ جاتے ہیں' وہ رنجیت سکھ کی حکومت کو خصب اس کے ذاتی تاثرات اور مشاہدات آ جاتے ہیں' وہ رنجیت سکھ کی حکومت کو خصب شدہ اور لوٹ مار پر مبنی سمجھتا ہے کہ جس کی فوج غیر منظم اور قابو سے باہر ہے۔ اس کی حکومت میں وہ کسی فتم کا سمجھتا ہے کہ جس میں کسی دو سرے شخص کی تکلیف کا کوئی احساس نہیں تھا۔ لیکن وہ اس کی دو خوبیوں کا ذکر کرتا ہے: ایک تو یہ کہ اس نے کوئی احساس نہیں تھا۔ لیکن وہ اس کی دو خوبیوں کا ذکر کرتا ہے: ایک تو یہ کہ اس نے کہیں کسی کی و سزائے موت نہیں دی: اور دو ہرے اس نے افغانوں کو اپنے کنٹرول میں کہی

دو سرا محض ڈبلیو۔ جی۔ او سبرن (W. G. Osborn) ہے کہ جو 38-1837 میں لارڈ آکلینڈ آکے ساتھ رنجیت عکھ کے دربار میں آیا تھا۔ اس کی کتاب "The Court and Camp of Runjeet Singh" ہے 'جس میں اس نے رنجیت سنگھ کے دربار اور اس کی فوج کے بارے میں تفصیل دی ہے۔ سکھ فوج کے بارے میں اس کی رائے بردی مثبت ہے۔ وہ ان فوجیوں کو دنیا کے بہترین فوجیوں میں شار کرتا ہے جو کہ بہت کم خرچ پر بردی آسانی سے ایک جگہ سے دو سری جگہ جاتے تھے۔ زراعت کے بارے میں اس کا مثابہہ ہے کہ بہت کم زمین زیر کاشت ہے 'لیکن جہال جہاں کاشت ہوتی ہے وہ مختلف قتم کی فصلیں خوب ہوتی ہیں۔ زمین زرخیز ہے اور جہال کاشت ہوتی ہے۔ اس کا خیال ہے کہ اگر پنجاب میں اچھی اور لبرل حکومت ہو تو وہ زمین کے ذرائع کو استعال کر کے بہت زیادہ آمدنی حاصل کر سکتی ہے۔

آ سرن رنجیت سکھ کے درباریوں کے لباس اور ان زبورات کی تفصیل دیتا ہے کہ جو وہ استعمال کرتے تھے۔ وہ طوا کفوں کے لباس کی بھی تعریف کرتا ہے۔ ان میں سے اکثر تو امراء اور مهاراجہ کی منطور نظر بن کر خوب دولت اکٹھی کرتی ہیں 'گر اکثر جلد ہی اپنی خوبصورتی کے ختم ہوتے ہی برکار سمجھ کر گمنام ہو جاتی ہیں۔

آ سرن کے جرنل کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں اس بات کے اشارے موجود ہیں کہ برطانیہ کو پنجاب پر قبضہ کر لینا چاہیے'کیونکہ اس قبضہ سے روس مملہ کو روکا جا سکے گا۔ اگرچہ پنجاب کے قیام اور رنجیت سنگھ کے سلوک نے اس کے خیالات میں تبدیلی کردی تھی اور وہ اس کا مداح بن گیا تھا۔

ہنری اطائن باخ (H. Steinbach) ایک یورٹی افسر تھا کہ جو رنجیت سکھ کی ملازمت 1836 میں آیا اور ''دی پنجاب'' کے عنوان سے اس کی کتاب 1845 میں شائع ہوئی۔ وہ اگر یورٹی تھا مگر اس کی بوری وفاداری اگریزوں کے ساتھ تھی۔ اس نے اپنی کتاب میں کھل کر انگریزوں کو ترغیب دی کہ وہ پنجاب پر قبضہ کر لیں۔ اس مقصد کے لیے اس نے پنجاب میں رنجیت سکھ کو بدعنوان' شہوت پرست اور توہات کا مانے والا بتایا ہے۔ پنجاب پر قبضہ کی دلیل ہی دیتا ہے کہ وہاں سیاسی اہتری ہے' اس لیے برطانیہ کا فرض ہے کہ اس پر قبضہ کر کے امن و امان کو بحال کرے۔ وہ اس مقصد کے لیے بیہ فرض ہے کہ اس پر قبضہ کر کے امن و امان کو بحال کرے۔ وہ اس مقصد کے لیے بیہ ترغیب بھی دیتا ہے کہ چنجاب کی زمین زرخیز اور معاشی طور پر فائدہ مند ہے۔ پنجابی ترغیب بھی دیتا ہے کہ چنجاب کی زمین زرخیز اور معاشی طور پر فائدہ مند ہے۔ پنجابی

دست کار محنتی اور کار آمد ہے۔ رنجیت سنگھ کی جمع شدہ دولت کو قبضہ کے بعد حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس کی وفات نے فوج کو کمزور کر دیا ہے' اس لیے اب اسے آسانی سے شکست دی جا سکتی ہے۔ اگر برطانیہ قبضہ کر لیتا ہے تو پنجاب کا کسان جو مظلوم' غریب' اور استحصال شدہ ہے' وہ اس سے خوش ہو گا۔

وہ اس بات کا بھی اشارہ کرتا ہے کہ ایک مرتبہ سکھ فوج شکست کھا گئ اور پنجاب پر انگریزوں کا قبضہ ہو گیا تو اس کے نتیجہ میں اسے سکھ فوجی مل جائیں گے جن کو تربیت دے کر ایک عمرہ اور بهترین فوج تیار کی جا سکتی ہے۔

ٹی- ایج- تھوربرن (T. H. Thorborn) نے اپنی کتاب "ہمٹری آف دی پنجاب" پہلی انگلو سکھ جنگ کے بعد شائع کی' اس جنگ نے انگریزوں کو سکھ فوجیوں کی بہادری نے بڑا متاثر کیا' اس وجہ سے وہ ان کی تعریف پر مجبور ہوا۔

اس جنگ کے بعد ہی ڈبلیو۔ ایل۔ ایم۔ گریگوری (W. L. M. Gregory) نے "بہمٹری آف دی سکھ" شائع کی اس نے اس جنگ میں اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ جنگ کے دوران کچھ سکھ سرداروں نے غداری کی جس کی وجہ سے انہیں شکست ہوئی۔ یہ سکھوں کی بمادری اور جذبہ سے بہت متاثر ہوا اور پہلی مرتبہ اس نے ان کو "فارشل ریس" کہا۔ اس جنگ کا اثر سکھوں کی کھی جانے والی دوسری کتابوں پر ہوا۔ اب تک سکھوں کو شیخی خورہ اور بردل کہا جاتا تھا "کین جنگ نے ان کے خیالات کو بدل دیا۔

سکھوں کے بارے میں جو علمی لحاظ سے سب سے اچھی تاریخ ہے وہ ہے۔ ڈی۔
کننگھم (J. D. Cunningham) کی "بسٹری آف دی سکھ" ہے۔ اس کی دو
وجوہات تھیں اول' سکھوں کے بارے میں کافی مواد میا ہو چکا تھا۔ اس لیے ان کی
تاریخ پر اس مواد کی روشنی میں صحیح نقطہ نظر سے لکھا جا سکتا تھا۔ دو سرے کننگھم
اگرچہ برطانوی عہدیدار تھا مگریہ تاریخ کے بدلتے نظریات سے واقف تھا' اور خصوصیت
سے جرمن مورخ رائے کے ماڈل کا حامی تھا۔ لہذا اس نے اپنی کتاب بطور پیشہ ور
مورخ کے لکھی' اس لیے اس میں برطانوی تعقبات نہیں ہے اور سکھوں کی تاریخ کا

ہدردانہ تجزیہ ہے۔

مثلاً وہ سکھوں کے کردار کی تشکیل میں ان کے ذہب کو ایک اہم عضر تو مانتا ہے، گر اس کی دلیل یہ ہے کہ قومی کردار ذہب کے اثرات سے پہلے تشکیل ہونا شروع ہو جاتا ہے۔ وہ خود ذہبی طور پر لکا عیمائی تھا، گر اس کا نقطہ نظریہ تھا کہ ہندوستان کو عیمائی نہیں بنایا جا سکتا ہے، یہ ایک نا ممکم عمل ہے، گریہ ہو سکتا ہے کہ اہل ہندوستان میں عیمائی خوبیال اور اوصاف کو پیدا کر دیا جائے۔ چونکہ ہندو مت اور اسلام قدیم ذاہب ہیں، اس لیے یہ اپنے ذاہب میں کوئی تبدیلی نہیں لائمیں گے۔ گر سکھ ذہب نیا ذہب ہے اس لیے یہ ممکن ہے کہ یہ اوصاف اس میں پیدا کیے جائیں۔ موہ اس بات پر افسوس کرتا ہے کہ سکھوں کو فکست دے کر اور ان کی طاقت کو فہ اس بات پر افسوس کرتا ہے کہ سکھوں کو فکست دے کر اور ان کی طاقت کو ختم کر کے اگریزوں نے اس ذہب کے پھیلاؤ کو روک دیا، ورنہ اس میں توحید، مماوات، اور انسانی آزادی کی جو خوبیاں ہیں، ان کے ذریعہ یہ برہمن ازم کے تسلط کو شکھ ذہب کرتا، وہ برطانوی حکومت کرنے قاصر ہے۔

وہ سکھوں کی ریاست کے بارے میں تبھرہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ یہ مختص کومت نہیں ہے، بلکہ ''خالفہ'' کی ہے۔ سکھوں میں ''مسل'' کی تفکیل دراصل ان کی آزادی کی علامت تھی۔ رنجیت سنگھ کی حکومت کی یہ خصوصیت تھی کہ اس نے سکھوں کو متحد کر دیا۔ ایک ایسی ریاست کی تشکیل کی کہ جو گرد گوبند سنگھ کی تعلیمات پر تھی اور جس کی گرائی میں گرو نانک کے اثرات تھے۔ رنجیت سنگھ نے سکھ ریاست کی تقییر میں سکھوں اور غیر سکھوں دونوں کو شریک کیا۔

کننگھم ان برطانوی اقدالت پر تقید کرتا ہے کہ جو جنگ کے بعد وہاں انگریزی عمدیداروں نے اٹھائے۔ ان میں اہم بات سے تھی کہ ان غداروں اور خوشاریوں کو انعالمت دیئے گئے کہ جنہوں نے اپنی قوم سے غداری کی تھی، جیسے گلاب سکھ کال سکھ اور تیج سکھ۔

اس کی کتاب کو برطانوی سرکل میں اس لیے مقولیت شیں ملی کہ اس نے

برطانوی انتظامیہ کے نقطہ نظر پر تقید کی تھی' اور سکھوں کے بارے میں مثبت رائے کا اظہار کیا تھا۔ اس جرم پر اسے ملازمت سے اس الزام پر برخواست کر دیا گیا کہ اس نے کتاب لکھتے وقت حکومت کی خفیہ دستاویزات کو بغیر اجازت کے استعال کیا۔

برطانوی تاریخ نولی کے ان رحجانات سے اندازہ ہوتا ہے کہ کس طرح سے ہندوستان میں انگریز تاریخ کو اپنے سیای مقاصد کے لیے استعال کر رہے تھے۔ جب انہیں پنجاب پر بیخاب پر بیخاب پر بیخاب پر خام کا مقام کومت سے تالال ہیں اللہ ان حالات میں پنجاب پر بیضہ کرنا اخلاقی فرض ہے۔ چونکہ کننگھم نے اس نقطہ نظر کی مخالفت کی اس لیے اسے ملازمت سے نکال کراس کی آواز کو دبایا گیا۔

#### \* \* \*

## مندوستاني تاجر اور يوريي وايشيائي تجارت

تاریخ میں مختلف گروہ اور جماعتیں ہیں کہ جنہوں نے اپنے عمل اور سرگر میوں سے تاریخ میں 'ہم کردار ادا کیا ہے۔ اب تک صرف حکمرانوں کے بارے میں یہ سمجھا جاتا تھا کہ یہ گرود تاریخی عمل پر گہرے اثرات ڈالتا ہے' اس لیے مورخوں کی تحقیق کا مركزيد بن جاتے تھے اور ان كى وجہ سے تاريخ صرف سياست تك محدود موكر رہ جاتى تھی۔ گر اب مورخ اس سے ہٹ کر دو سری جماعتوں اور گروہوں کے بارے میں تحقیق کر رہے ہیں کہ جنہوں نے خاموشی سے تاریخ کے دھارے کو بدلا اور تبدیلی لے کر آئے۔ ان میں سب سے زیادہ اہم جماعت تاجروں کی ہے 'کہ جنہوں نے نہ صرف یہ کہ دنیا کو نئے سرے سے دریافت کیا' نئے راستوں اور شاہراہوں کو ڈھونڈا' ملکوں ملکول پھرے' ہزارہا قتم کے خطرات کا سامنا کیا' اور ایک کلچر کو دو سرے سے روشناس کرایا' سب سے بڑھ کریہ کہ انسانوں کو قریب لے کر آئے۔ ان تاجروں کی وجہ ہے وہ اشیاء کے جو کسی ایک معاشرے میں نہیں ہوتی تھیں' انہیں یہ تاجر لے کر گئے اور وہاں ان کو مقبول بنایا۔ ان اشیاء میں کیڑا' زیورات' قیمتی معدنیات' کھل' جانور' اور فن و ہنر کی بیش ہما اشیاء ہوتی تھیں۔ دنیا کو گلوہل بنانے میں ان کا بہت بوا حصہ ہے۔ چونکہ ہمارے ہاں تحقیق کی نہ تو سہولتیں ہیں' اور نہ علم کے بارے میں جتجو اور شوق' اس وجہ سے جب تاجروں کی سر گرمیوں' اور تاریخ پر ان کے اثرات کا مطالعہ ہوا' تو اس میں بوربی تاجروں کو اولیت ملی' خاص طور سے اٹلی کے تاجروں اور ان کی تجارتی فرموں نے جو کردار اوا کیا' اس وستاویزات کی مدد سے پوری طرح سے واضح کیا گیا کہ اس لیے تاریخ میں میہ نقطہ نظر ابھرا کہ بوریی تاجروں نے دو سروں کے مقابلہ میں ونیا کی تاریخ اور کلچر کو بدلنے میں زیادہ حصہ لیا۔

اب بوربی اور ہندوستانی مورخ تاریخی عمل میں ہندوستانی تاجروں کے کردار پر تحقیق کر رہے ہیں۔ اس سلسلہ میں مارکووٹس کی کتاب کہ جس میں اس نے شکار پور اور حیدر آباد کے تاجروں پر تحقیق کی ہے 'وہ قاتل قدر ہے 'اس میں ان دو شروں کے تاجروں کی سرگرمیوں کا مطالعہ کیا گیا ہے کہ جو نو آبادیاتی دور میں شروع ہوا۔

اب ایک اور تحقیق میں اسٹینی فریڈرک ڈمیل (Stephen Fredric Dale) اب ایک اور تحقیق میں اسٹینی فریڈرک ڈمیل (1600-1750) (1600-1750) ''ہندوستانی تاجر اور یورپی و ایشیائی تجارت' 1600-1750) اجو کہ کیمبرج یونیورشی کی اسلامی تاریخ

ے متعلق ایک سیریز کا حصہ ہے۔ 1994ء میں شائع ہوئی ہے۔
اس کتاب میں اس نے خصوصیت سے عمد مغلیہ 'صفوی' اور ازبک دور حکومت
کے دوران ان ہندوستانی تاجروں کی سرگرمیوں پر شخقیق کی ہے کہ جو ایران' وسط ایشیا
اور روس میں آباد تھے۔ اس شخقیق سے دو باتیں سامنے آتی ہیں۔ اول تو یہ کہ
ہندوستانی تاجروں نے بھی تاریخ میں اس طرح سے حصہ لیا ہے کہ جیسے یورپی تاجروں
نے' لافا تاریخ کو ''یورپی مرکزیت'' کے نقطہ نظر سے نہیں دیکھنا چاہیے' بلکہ اسے
ایشیائی اور ہندوستانی نقطہ نظر سے دیکھنے کی ضرورت ہے۔

دوئم' اب تک یہ تاثر تھا کہ ہندوستانی نہ تو سمندر پار جا سکتے تھے' اور نہ اٹک کے پار' یہ ان کے لیے نہ ہی طور پر خمنوع تھا۔ اب یہ مطالعہ ثابت کرتا ہے کہ ہندوستان کے ہندو تاجر اٹک کو پار کر کے' افغانستان' ایران' وسط ایشیا' اور روس تک جاتے تھے اور یہ تاجر صرف کھتری یا کسی ایک ذات کے نہ ہوتے تھے' ان کے ساتھ پوجا پاٹ کے لیے برہمن بھی ہوتے تھے' اس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ نہ بھی پابندی الی نہ تھی کہ جس پر ہر ایک عمل کرتا تھا۔ منافع کی خواہش اس قدر شدید ہوتی ہے کہ اس کے آگے نہ ہی قانون بھی ٹوٹ جاتے ہیں۔

آگرچہ بعض مورخوں نے ان تاجروں کو محض پھیری والا (Pedlers) کمہ کر ان کا رتبہ گھٹانے کی کوشش کی ہے۔ مگر جب ان کی سرگر میوں کا گرائی سے مطالعہ کیا جائے تو اندازہ ہو تا ہے کہ ان کی تجارت محض پھیری والوں کی نہیں تھی' بلکہ یہ تجارتی فرموں کے تحت کام کرتے تھے اور ان کی باقاعدہ تنظیم مقی۔

اگرچہ ہندوستانی تاجر ان ملکوں سے عرصہ دراز سے تجارت میں مشغول تھے' لیکن 1501ء سے لے کر 1722ء تک کے دور میں ان کی سرگر میوں کے بارے میں جو وستاویزات ملی ہیں' ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ ہندوستان سے صراف اور سودی کاروبار كرنے والے صفوى اريان ميں آكر آباد ہوئے- 1832ء ميں ان كى موجودگى كے بارے میں برنز (Burnes) لکھتا ہے کہ وسط ایٹیا اور استر خان سے لے کر کلکتہ تک تجارت ہندوؤں کے ہاتھ میں ہے۔ یمال پر ایک سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ آخر کیا وجہ تھی کہ مغل عهد میں ہندوستانی تاجروں کی سرگر میاں اس قدر بردھ سمئیں؟ اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے بتن چود هری نے اپنے ایک مضمون "دمغل امپائر میں ریاست اور معیشت " میں لکھا ہے کہ مغلوں نے اگرچہ ریونیو کی وصولی میں تو سختی کی مگر انہوں نے ملک میں امن و امان اور تحفظ کو فراہم کیا۔ 1570ء کی دہائیوں میں کہ جب اکبر نے مغل سلطنت کو استحکام بخشا' اس کے بعد ہندوستان کو انتشار' خانہ جنگی اور بدامنی سے نجات مل گئ- اس امن و امان اور تحفظ کی وجہ سے معاشرہ کو براہ راست فائدہ ہوا۔ اس کی وجہ سے تجارت میں اضافہ ہوا۔ یہ کمنا صحیح ہو گا مغل دور میں ایک ایس منڈی کی تشکیل ہوئی کہ جے قومی منڈی کہا جا سکتا ہے۔ ہندوستان کے مختلف علاقے تجارت کی وجہ سے ایک دوسرے سے جڑ گئے۔

پچھ اس مقتم کے حالات اربان میں صفوی دور حکومت میں ہوئے کہ جب شاہ عباس نے بحرانوں پر قابو پاکر اپنے سابی تسلط کو مضبوط کر لیا' اور ایک مستعد قتم کے انظام کو ڈھالا۔ خاص طور سے اس نے شاہراہوں کی تعیر' اور ان کی حفاظت پر زور ویا' جس کی وجہ سے تجارت کو فروغ ہوا۔ اس کے متیجہ میں لوگوں کا معیار زندگی بھی برھ گیا۔

اگرچہ منل خاندان سی اور صفوی شیعہ سے کر تجارت کے سلسلہ میں بیہ اختلافات حاکل نہیں ہوئے اور نہ ہی زبان کی وجہ سے کوئی رکاوٹ ہوئی کھتری ہندو فاری جاتے تھے اس لیے لوگوں سے بات چیت کرنے میں انہیں کوئی وقت پیش نہیں

ہندوستان اور ایران میں فرق یہ تھا کہ گنگا و جمنا کی وادی اس قدر زرخیز تھی کہ اس کے ذرائع نے مغل ریاست کو مالدار بنانے میں مدد دی۔ اکبر کے عمد کا ایک مورخ نظام الدین بخش اپنی کتاب "طبقات اکبری" میں لکھتا ہے کہ "اس وقت تین بزار دو سو شہر آباد ہیں 'کہ جن کے اردگرد تقریباً ایک بزار گاؤں تھیلے ہوئے ہیں۔ ان کے علاوہ ایک سو بیں ایسے شہر ہیں کہ جو آباد ہیں اور خوب پھل پھول رہے ہیں۔" ایران مغل ہندوستان کے مقابلہ میں اس قدر زرخیز آور آباد نہیں تھا۔

لنذا ہندوستان سے جو مال باہر جایا کرتا تھا' اس میں کپڑا' شکر' اور نیل قاتل ذکر ہیں' جبکہ ایران سے خیک میوہ' کھل (مغل امراء میں مقبول تھے) اور سلک' خاص طور سے وسط ایشیا اور ایران سے گھوڑوں کی مانگ ہندوستان میں بہت تھی۔ مغلوں نے صفویوں اور ازبکوں کے مقابلہ میں اپنے چاندی اور سونے کے سکوں کا معیار برقرار رکھا' جو ان کے معاثی استحکام کو ظاہر کرتا ہے۔

عام طور سے ایک تاثر یہ ہے کہ معاشرے میں تاجروں کا سابی مرتبہ گرا ہوا تھا' گر ہم عصر شہادتوں سے یہ البت ہو تا ہے کہ ایسا نہیں تھا۔ تجارت کا پیشہ ایک معزز پیشہ تھا اور بادشاہ و امراء تجارت میں روپیہ لگایا کرتے تھے۔ امراء کے مقابلہ میں تاجروں کو زیادہ مالی استحکام حاصل تھا۔ ہندوستان کے ایک کھتری آنند رام مخلص نے لکھا ہے کہ ''تجارت کی لحاظ سے امارت سے بہتر ہے۔ امارت میں لوگ غلام بن جاتے ہیں۔ جب کہ تجارت میں تاجر اپنے مالک آپ ہوتے ہیں۔''

مخل مغل مفوی یا عثانی بادشاہوں کی ایک اہم خصوصیت سے تھی کہ سے تاجروں کی سہولتوں کا بیشہ خیال رکھتے تھے۔ شاہراہوں کی حفاظت کرنا اور راستوں پر جگہ جگہ کاروان سرائیں تعمیر کرنا کا کہ تاجروں کو آرام پنچ اور انہیں سلمان کے چوری ہونے یا لئ جانے کا خطرہ نہ ہو۔ اکثر بادشاہ تاجروں کو فیکسوں سے بھی معانی دے دیتے تھے۔ مغل بادشاہ خاص طور سے کائل جانے والے راستہ کی حفاظت کا خیال رکھتے تھے کیونکہ اس شاہراہ پر افغان قبائل تجارتی قافلوں کو لوٹ لیتے تھے۔ اس غرض سے اٹک کا قلعہ

تغیر ہوا تاکہ قافلوں کی حفاظت کی جا سکے۔ 1590ء میں جب مغلوں نے سندھ فتح کیا، تو جنوب مغربی راستے بھی محفوظ ہو گئے۔

اہم شاہراہوں پر کاروان سرایوں کی تغیر کا مقصد یہ تھا کہ تاجروں اور مسافروں کو رائے میں مشکلات پیش نہ آئیں۔ ابوالفضل نے اکبر کے بارے میں لکھا ہے کہ بادشاہ کو اس بات کا سخت خیال تھا کہ مسافروں کو راستہ میں دقتیں پیش نہ آئمی' اس لیے سرایوں میں رہائش اور کھانے پینے کی سہولتیں موجود رہتی تھیں۔

ایران میں شاہ عباس صفوی نے بھی اس بات کا خیال رکھا کہ شاہراہوں سے ڈاکووں اور لئیروں کا خاتمہ کر کے انہیں تاجروں کے لیے محفوظ بنا دے' اس کی وجہ سے تاجروں کے لیے معلوں اور صفویوں کے سے تاجروں کے لیے ایران کی سڑکوں پر سفر کرنا محفوظ ہو گیا۔ مغلوں اور صفویوں کے ان اقدامات کا فائدہ یہ ہوا کہ ہندوستان' ایران اور توران میں تجارت کو بے انتہا فروغ ہوا۔ خصوصیت سے پنجابی کھڑی اور راجتھان کے مارواڑی تاجر سترہویں صدی میں تجارت میں مشغول نظر آنے گئے۔

ہندوستانی تاجروں میں' جنہوں نے تاریخ میں اہم کردار ادا کیا وہ ملتانی تھے۔ ان تاجروں کا ذکر برنی نے اپنی کتاب "تاریخ فیروز شاہی" میں بھی کیا ہے۔ علاء الدین طلحی نے جو معاشی اصلاحات کیں' تو ان میں کپڑے کی تجارت کے لیے ملتانی تاجروں کو رقم وی تاکہ وہ مقرر شدہ قیمتوں پر یہ وہلی کے بازار میں فروخت کریں۔

ہندوستانی ملتانی تھے۔ 85-1684ء میں یمی بات ایک جرمن سیاح نے کمی کہ اصفہان میں دس ہزار ملتانی تاجر ہیں۔ 1723ء میں آٹھ ملتانی تاجر خاندان کاشان میں آباد تھے۔ روس میں 1747ء میں جو مردم شاری ہوئی اس کے تحت استر خان میں آباد اکثریت ملتانی تاجروں کی تھی۔

ملتانی تاجروں کے بعد پنجاب کے کھتری اور راجتھانی مارواڑی اور جینی تاجر تھے۔ تاجروں کے اس گروہ میں خانہ بدوش قبائل کا بھی بردا حصہ تھا۔ یہ لوگ چونکہ موسم کے لحاظ سے ایک جگہ سے دو سری جگہ آتے جاتے رہتے تھے' اس لیے شہوں کی زائد مقدار کی مصنوعات اور اشیاء کو بیر فروخت کرتے تھے۔ ان میں خصوصیت سے افغان یاوندے اور لوحانی قبیلہ قاتل ذکر ہیں۔ ان قبائل کی متحرک زندگی' ان کے جانور جو بار برداری کا کام کرتے تھے' سفر کرنے اور نئی جگہوں پر جانے کی عادت' اس کی وجہ سے تجارتی شاہراہوں یر خانہ بدوش قبائل کی سرگرمیاں جاری رہتی تھیں' یہ ایک شہر' سے دو سرے شہر' اور ایک ملک سے دو سرے ملک میں "ممل مین" کا کردار ادا کرتے تھے۔ ہندوستان کے تاجر ایران وران یا روس میں خاص طور سے سودی کاروبار کرتے تھے اس کی وجہ سے تھی کہ اس وقت کوئی بینک یا ایبا ادارہ شیں تھا کہ جو بوقت ِ ضرورت ادھار دے سکے۔ انہوں نے اس خلاء کو بورا کیا اس کاروبار میں انہیں اس وجہ سے بھی مواقع ملے کیونکہ مسلمان اس سے کتراتے تھے۔ ہندوستانی تاجروں نے بیہ سوچتے ہوئے کہ ہندوستان سے مال لانے میں وقت بھی لگتا ہے اور راستے کے خطرات بھی ہوتے ہیں' للذا اس کا طریقہ بیہ نکالا کہ ہندوستان سے کاریگروں اور دست کاروں کو ایران و توران میں لا کر آباد کیا ناکہ وہ یہاں رہتے ہوئے کیڑا تیار کریں۔

جب 1556ء میں روس نے اسر خان پر قبضہ کیا' تو اس کے بعد سے اس کے ہندوستان سے تعلقات بردھ گئے' 1626ء سے یہاں پر ہندوستانی تاجر آنا شروع ہو گئے 1649ء میں یہاں پر 26 ہندوستانی مستقل قیام کرتے تھے۔ 1695ء میں ایک روسی مشن اور نگزیب کے دربار میں بھی آیا۔

استر خان سے بیر روس کے دو سرے شہول میں بھی تجارت کی غرض سے جانے

گئے '1684ء میں 21 ہندوستانی ماسکو شہر میں رہتے تھے۔ استر خان میں انہیں پوری پوری ندری آزادی تھی۔ اس لیے یمال انہول نے مسجدیں 'اور مندر تقمیر کرائے۔ ہندو اپنے مردول کو جلاتے تھے کہ جس کی وجہ سے مقامی آبادی ان کے اس عمل سے نالال تھی۔۔

تجارت میں اس وقت تبدیلی آنا شروع ہوئی کہ جب ان ملکوں کے سابی حالات برلنا شروع ہوئے۔ نادر شاہ افشار نے اصغمان پر قبضہ کر کے صفوی خاندان کا خاتمہ کر دیا۔ 1739ء میں اس کے جملے نے ہندوستان میں اختشار کو جنم دیا 'اس کے بعد احمد شاہ ابدالی کے حملوں نے ہندوستان کے سابی حالات کو بگاڑ کر رکھ دیا۔ جب 1818ء میں اس نے ملکان پر قبضہ کیا 'تو اس سے شہر کی تجارتی حیثیت ختم ہو گئی اور ملمانی تاجر شکار پور نشل ہو گئے۔ اب یہ تاجر وسط ایشیا میں ملمانی کے بجائے شکار پوری کملانے لگے۔ اس مطالعہ سے بیہ بھی واضح ہو تا ہے کہ تجارت کا تعلق سابی استحکام سے ہو تا ہے کہ تجارت کا تعلق سابی استحکام سے ہو تا ہے کہ تجارت کا تعلق سابی استحکام سے ہو تا ہے۔ جب جب سابی حالات بگڑتے ہیں اور سرمایہ محفوظ نہیں رہتا ہے تو یہ اس جگہ ختقل ہو

ت من سیای انتخام سے ہو ما ہوں ہوں ہے ہو ما ہار مالیہ مخفوظ ہو۔ اس کے ساتھ شہر بھی برماد ہو جاتے ہیں۔ لوگوں کا معیار زندگی بھی گھٹ جاتا ہے' اور عدم تحفظ معاشی سرگرمیوں کو ختم کر دیتا ہے۔

\* \* \*

#### شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے خانہ بدوش تاجر

اریخ کے موضوعات وقت کی تبدیلیوں وگوں کی ولچیپیوں اور نے مواو کی وستیابی کے ساتھ بدل رہے ہیں۔ ایک زمانہ تھاکہ جب تاریخ میں فاتحین اور حکرانوں کے کارنامے ہوتے تھے' اور اس کے صفحات معاشرے کے دو سرے گروہوں اور ان کی۔ سرگرمیوں سے تقریباً خالی ہوتے تھے۔ گر اب صورت حال بدل گئی ہے۔ حکمران اور فاتحین تاریخ کے حاشیوں پر آنے لگے ہیں اور ان کی جگہ ان جماعتوں' تحریکوں' اور ان کی سرگرمیوں نے لے لی ہے کہ جنہوں نے خاموثی سے 'گر اہمیت کے ساتھ تاریخ پر اپنے اثرات چھوڑے ہیں۔ ان ہی میں سے ایک جماعت تاجروں' سوداگروں' اور کاروباری لوگوں کی ہے۔ صدیوں سے بد لوُٹ عالمی تہذیب و تدن پر انمٹ اور دریا اثرات ڈال رہے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے دور دراز کے ملکوں' اور قوموں کے درمیان رابطوں کو قائم کیا۔ ایک دوسرے کی پیداوار اور مصنوعات سے آشنا کرایا ' لوگوں کے مذاق اور جمالیاتی احساسات کو ترقی دی' زبانوں میں نئے الفاظ کے ذریعہ اضافہ کیا- معاشرون کی رسوم' رواج' اور عمارات میں تبدیلیاں پیدا کیں۔ وشوار راستون' اور ربگذاروں سے گزر کریہ بہاڑوں' دریاؤں' اور جنگلوں کو عبور کرتے ہوئے' منافع کی خاطر برابر ایک جگه سے دو سری جگه آتے رہے۔ اگرچہ تاجرون کی وجہ سے جنگیں بھی ہوئیں' گر کاروبار اور تجارت کے لیے انہوں نے ہیشہ امن کی خواہش کی اور

ہندوستان کے تاجروں کے بارے میں اب جو تحقیق ہو رہی ہے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ زمانہ قدیم سے یہ تاجر کاروباری مہمات پر ہندوستان سے باہر جاتے رہے تھے۔ ان ہندوستانی تاجروں میں سب سے زیادہ مہم جو' اور جدت پیند تاجر سندھ کے رو شہوں کے تھے' یہ شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے رہنے والے تاجر تھے کہ جنہوں نے مختلف او قات میں تجارت اور کاروبار کا ایک نیا ریکارڈ قائم کیا۔ اس موضوع پر جو کہ دلچسپ اور مشکل بھی ہے۔ کلاڈ مارکووٹس (Claude Markovits) نے

The Global Trade of Indian Merchants, 1750-1947 (2000)

الکسی جس میں اس نے سندھ کے ان تاجروں کا احوال لکھا ہے کہ جنہوں نے بخارا سے لے کر پانامہ تک اپنے کاروبار کو پھیلا دیا۔ ان کے کاروبار کی یہ تاریخ سرکاری وستاویزات' سفارتی خط و کتابت' سیاحوں کے بیانات' اور ذاتی ڈائریوں میں محفوظ تھی کہ جن کی مدد سے مارکووٹس نے اس تاریخ کی تشکیل کی۔ جو اپنے اندر معلومات کا ایک ذخیرہ رکھتی ہے۔

مارکووٹس کی تحقیق کے مطابق سندھ کے تاجر زمانہ قدیم' اور قرون وسطیٰ سے مشرق وسطیٰ اور دوسرے ملکوں میں تجارت کی غرض سے جاتے رہتے تھ' چنانچہ چودہویں صدی میں چین میں ہندو تاجروں کی موجودگی کا پتہ چاتا ہے' اس طرح پندرہویں صدی میں مقط میں تصفہ سے آئے ہوئے ہندو تاجر کہ جن کا تعلق بھائیہ فیبلہ سے تھا' وہاں اپنی آبادی بیا رکھی تھی۔ قدیم اور قرون وسطیٰ میں سورت کی بندرگاہ تجارتی لحاظ سے بہت اہم تھی۔ یہاں سے گجراتی تاجر بھن' اور حضرموت جارتی لحاظ سے بہت اہم تھی۔ یہاں سے گجراتی تاجر بھن' ابو ظہبی' بوشیز' جالیا کرتے تھے۔ بحر ہند تجارتی سرگرمیوں کا مرکز تھا۔ زنجبار' بحرین' ابو ظہبی' بوشیز' اور بندر عباس کے شہوں سے ہندوستان کے تجارتی تعلقات تھے۔ ادھر جنوب مشرقی ایشیا اور مشرق بعید میں برما' تھائی لینڈ' ساترا اور جاوا میں ان کے تجارتی مراکز تھے۔ ہندوستان کے تاجر بحری اور خطی' دونوں راستوں کو استعال کرتے تھے۔ خطی کے ہندوستان کے تاجر بحری اور خطی' دونوں راستوں کو استعال کرتے تھے۔ خطی کے راستہ سے یہ ایران' افغانستان' اور وسط ایشیا جایا کرتے تھے۔

اٹھارہویں صدی میں جب یورپی اقوام نے سمندروں پر قبضہ کر لیا تو ہندوستانی تاجر اپنی آزادی کھو بیٹے اور ہندوستانی معیشت ان کے تابع ہو کر رہ گئی۔ اب ہندوستان کے تاجروں کی یہ مجبوری ہوئی کہ انہیں اپنا سلمان یورپی جمازوں کے ذریعہ بھیجنا پڑتا تھا۔ اس سے تاجروں کی پچھ جماعتوں نے ضرور فائدہ اٹھایا۔ مثلاً اٹھارہویں

صدی میں افیم کی تجارت بری منافع بخش تھی۔ ہندوستان کے تاجروں نے اس کی تجارت یورپیوں کے ساتھ مل کر کرنی شروع کر دی۔ اس کی منڈی چین تھی کہ جہاں اس کی کھیت ہوتی تھی۔ لیکن جب بحری راستہ کے ذریعہ ایسٹ انڈیا کمپنی نے افیم کی تجارت پر اپنی اجارہ داری قائم کر لی ' تو ہندوستان کے تاجروں نے اسے راجیو تانہ اور سندھ کے راستوں سے اسمگل کرنا شروع کر دیا۔ اس تجارت میں خاص طور سے شکار یور اور حیدر آباد سندھ کے تاجر ملوث ہوئے۔

1855ء کے بردوستانی تاجروں کے مقابلہ میں اگریزی تجارتی فرمیں آگئیں تھیں جو کہ وقت کے ہندوستانی تاجروں کے مقابلہ میں اگریزی تجارتی فرمیں آگئیں تھیں جو کہ کلکتہ' بمبئی' اور مدراس میں اپنی شاخیں قائم کر کے ہندوستان اور دوسری نو آبادیات میں مصروف تجارت تھیں' اس وقت میں ہندوستانی تاجر افریقہ جنوب مشرق ایشیا اور چین سے تجارت کر رہے تھے۔ لیکن اب سے چین میں افیم کی جگہ روئی لے جاتے تھے' کیونکہ افیم پر اگریزوں کی اجارہ داری ہو گئی تھی۔ ان تاجروں میں جو نئی جماعتیں ابھر کر آئیں ان میں خوجہ' بوھری' اور پارسی قابل ذکر ہیں۔ بعد میں مارواڈی تاجروں نے بھی ان میں شمولیت افتیار کر ہی۔

المجافی سے 1930ء تک برطانوی نو آبادیات میں ہندوستانی تاجروں کی تعداد کانی بردھ گئی۔ اب انہوں نے اپنے لیے برطانوی رعایا ہونے کا فائدہ اٹھایا' اور برطانوی تحفظ کے سامیہ میں' نو آبادیات میں اپنی تجارتی سرگرمیوں کو بردھایا۔ ہندوستان کے تاجروں میں ہندو اور مسلمان دونوں شریک تھے۔ گر تجارت اور کاروبار کے سلسلہ میں ان میں تھوڑا بہت فرق ہوا کرتا تھا۔ مثلاً مسلمان تاجر باہر جاتے تھے۔ تو یہ اپنے ساتھ گھر والوں کو بھی لے کر جاتے تھے۔ گر ہندو تاجر اپنی عورتوں کو گھروں پر چھوڑ جاتے تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ اول تو مردوں پر سمندر پار جانے پر پابندیاں تھیں' جو واپسی پر یہ رسومات کے ذریعہ خود کو پاک کر لیا کرتے تھے۔ گر عورتوں کو ساتھ لے جانے میں ان رسومات کے ذریعہ خود کو پاک کر لیا کرتے تھے۔ گر عورتوں کو ساتھ لے جانے میں ان کی پاکیزگی کا سوال تھا' انہیں گھر پر اس لیے چھوڑ دیا جاتا تھا ٹاکہ گھر کی پاکیزگی باتی رہی ہے۔ ہندوستانی تاجروں کی شاخت یا تو ان کی ذات سے ہوتی تھی' یا ان کے علاقہ سے'

جیسے ماروا ٹری' کاٹھیاوا ٹری' بو ہرہ اور خوجہ وغیرہ۔ تاجر صرف برے شہوں سے ہی نہیں آتے تھے' بلکہ چھوٹے شہوں کے تاجر بھی کاروبار میں نمایاں حیثیت حاصل کر لیتے شے' جیسے کچھ سے آنے والے کچھی' ہندو موہنہ اور بھانیہ وغیرہ۔

(2)

مارکووش سندھ اور یورپوں کی آمد کے بعد 'جو تجارتی سرگرمیاں بردھیں' ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ سب سے پہلے یماں پر پر گیری آئے۔ اس وقت تھتھہ شہر تجارت کا اہم مرکز تھا۔ سندھ کے تاجروں نے پر گیری جمازوں کے ذریعہ ابنا سلمان تجارت فیر ملکوں میں بجوانا شروع کر دیا۔ سترہویں صدی میں سندھ کے بنیوں کے اپنے جماز ہوا کرتے تھے۔ اس کی پرانی بندرگاہوں میں' دیبل' لاہری کے بندر تھے اور پھر شاہ بندر کھڑک بندر اور کراچی نئی بندرگاہیں تھیں۔ جب کراچی کی بندرگاہ کو ترقی ہوئی۔ تو اس کے ساتھ ہی تھٹھہ شرکا زوال ہوا۔ اور جب کموڑوں نئرگاہ کو ترقی ہوئی۔ تو اس کے ساتھ ہی تھٹھہ شرکا زوال ہوا۔ اور جب کموڑوں نے ابھرنا شروع ہوا۔

مارکووٹس نے اس نظریہ کو بھی رد کیا ہے کہ مسلمانوں کے دور حکومت میں سندھ کے ہندوؤں پر ظلم ہو تا تھا۔ اس کا کمنا ہے کہ اس نظریہ کو برطانوی مورخوں نے پھیلایا ورنہ حقیقت سے تھی کہ سندھ کے ہندوؤں کو دربار میں اعلیٰ عہدے ملے ہوئے تھے اور ان کے ساتھ مساویانہ اور رواداری کا سلوک ہو تا تھا۔ سندھ کا ہندو معاشرہ شمال ہندوستان سے بالکل مختلف تھا۔ یمال ذات پات کی اس قدر سختی نہیں تھی۔ لوگوں کی شناخت ذات کے بجائے ان کے قبیلہ سے ہوتی تھی۔ اکثر ہندو نہ ہی اعتبار سے نائک پنتی تھے۔ 1881ء میں موہنہ قبیلہ کے اکثر لوگوں نے سکھ ہونے کا اعلان کیا۔ اگر پنتی تھے۔ 1881ء میں موہنہ قبیلہ کے اکثر لوگوں نے سکھ ہونے کا اعلان کیا۔ اگر دھرم کے بت اور گرنتھ صاحب دونوں ساتھ ساتھ ہوتے تھے۔ ہندو مسلمان صوفیوں دھرم کے بت اور گرنتھ صاحب دونوں ساتھ ساتھ ہوتے تھے۔ ہندو مسلمان صوفیوں کے بھی مرید ہوتے تھے۔ انہیں معاشرہ کے بھی مرید ہوتے تھے۔ انہیں معاشرہ

میں بورا ندہی ' معاثی اور سامی تحفظ حاصل تھا۔ سندھ کے عال اور بھائی بند ' حکومت کے اعلی عہدوں پر فائز تھے ' خصوصیت سے ربونیو کے شعبہ میں۔

اس لیے یہ کمنا کہ سندھ کے ہندوؤں نے برطانوی عمد میں ترقی کی صحیح سیں ہے کونکہ یہ اس سے پہلے کاروبار میں بہت ترقی یافتہ تھے۔ خاص طور سے سودی کاروبار میں۔ بید کاروبار میں۔ بید کاروبار میں۔ بید زراعتی بیداوار سستی خرید کر منافع کماتے تھے۔ اس لیے بحیثیت تاجر کے برطانوی دور سے پہلے یہ اپنا مقام رکھتے تھے۔

(3)

اگرچہ شکار پور 1617ء میں قائم ہوا تھا گر اس کی اہمیت 1750ء کی دہائی میں اس وقت بڑھی کہ جب میہ درانی حکمرانوں کے تسلط میں آگیا' اور اس کا رابطہ ان کے کیپٹل قندھار سے قائم ہو گیا۔ شکار پوری تاجروں نے بحیثیت ساہوکار اور بنکرز کے بڑی شہرت حاصل کرتی۔

یمال پر ایک سوال اجمرہا ہے کہ آخر شکار پور اور حیدر آباد سندھ کے ہندو تاجروں نے کیوں سندھ کے باہر تجارتی سرگرمیاں برھائیں' اور آخر کیوں یماں پر کوئی مسلمان قبیلہ' یا جماعت تجارت میں سامنے نہیں آئی؟ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ شکار پور کہ جس پر درانیوں یا افغانوں کا قبضہ تھا' ان کی دلچیں جنگ و جدل اور لوث مار سے تھی کہ جس میں زیادہ منافع تھا۔ سندھ میں جاگیردار اور زمیندار تھے کہ جو تجارت کو حقارت نے دیکھتے تھے۔ ان حالات میں شکار پور اور حیدر آباد کے ہندوؤں کے لیے تجارت کا میدان کھلا ہوا تھا۔ اس میں وہ کسی مشکل اور مقابلہ کے بغیر داخل ہو گئے۔ سندھ اور ہندوستان سے بیرونی تجارت کے سلمہ میں ان کے ذہبی عقائد ان کی راہ میں حاکل نہیں ہوئے جس طرح سے ہندوستان کے دو سرے علاقوں کے لوگ سمندر میں حاکل نہیں ہوئے ، جس طرح سے ہندوستان کے دو سرے علاقوں کے لوگ سمندر کی سفر نہیں کرتے تھے' یا اس گناہ کے عوض انہیں میٹی رسومات ادا کرنی ہوتی تھیں' کا سفر نہیں کرتے تھے' یا اس گناہ کے عوض انہیں میٹی رسومات ادا کرنی ہوتی تھیں' سندھ کے ہندو ان معاملات میں فراخ دل اور آزاد خیال تھے۔ اس لیے اٹک یار جانے سندھ کے ہندو ان معاملات میں فراخ دل اور آزاد خیال تھے۔ اس لیے اٹک یار جانے

میں انہیں کوئی دشواری نہیں تھی۔ ورنہ عام ہندو اٹک کے پار جانے پر اپنی ذات کو ناپاک کر لیتا تھا۔ یمی صورت سمندری سفر کی تھی۔ لنذا شکار پوریوں نے بری راستے یہ باہر کے ملکوں سے تجارت کی' تو حیدر آبادیوں نے بحری راستے ہے۔ ان دونوں کے طریقہ تجارت میں بھی فرق تھا' مثلاً شکار پوری صراف' کرنی کی تجارت' بکرز اور سود پر روپیے دینے والے تھے' جبکہ حیدر آبادی تاجر سندھ کی دست کاری' اور مصنوعات کی تجارت کرتے تھے۔

شکار پور کے تاجروں نے اول اول احمد شاہ ابدالی کی ہندوستان مہمات میں سرمایی کاری کر کے منافع کملیا۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے ابدالی کے مال غنیمت کی خریداری اور فروخت کے ذریعہ سرمایہ اکٹھا کیا۔ سرمایہ کے اس ارتکاز کے بعد انہوں نے سندھ کے دیماتوں اور گاؤں میں حکمرانوں اور زمینداروں کو سود پر پیپے دینا شروع کیے 'گر سندھ میں ان کے سودی کاروبار کو اس لیے فروغ نہیں مل سکا کیونکہ یہال پر وڈریہ' سید' پیر زیادہ بااثر تھا' کسانوں پر بھی ان کا تسلط تھا۔ اس کیے انہیں سود کی وصولی میں دفت ہوئی' ملکہ اکثر ساہو کاروں کا قتل ہوا۔ ان حالات میں انہوں نے بیہ مناسب سمجھا کہ سندھ میں سودی کاروبار کرنے کے بجائے 'بیرون سندھ یہ کام کیا جائے۔ یہ موقع انہیں درانی حکومت کی وجہ سے مل کیا اور وہ براستہ ورہ بولان قندھار' کلل' بلخ' قرشی' اور بخارا گئے۔ بحری سفر میں بندر عباس کے ذریعہ قرشی گئے' اور وہال سے دو سرے شہول میں- افغانستان اور وسط ایشیا سے یہ ایران اور سمایانک گئے۔ یہ سودی کاروبار کرتے تھ' اور کم عرصہ کے لیے زیادہ شرح پر سود دیا کرتے تھے۔ کاروبار کی صورت میہ ہوتی تھی کہ سرمایہ دار یا شاہ شکار پور میں رہتا تھا۔ اس کے گماشتے اس سے سرمایہ لے کر تجارت کرتے تھے۔ شکار پوریوں کی ہنڈی کے کاروبار یر اجارہ داری تھی۔ اس کے ذریعہ وسط ایشیا و ایران میں ادائیگی ہوتی تھی۔ ہنڈی کی خاص زبان ہوتی تھی' اور خاص علامتیں' جن کی وجہ سے یہ جعلی نہیں بن سکتی تھیں۔ ہنڈی کا اعتبار تھا۔ یہ تہمی رو نہیں ہوتی تھی۔ گماشتے علیحدہ ہو کر بھی تجارت کر سکتے تھے۔ بعد میں شاہ سرمایہ وار کے متخواہ وار ملازم بھی ہوا کرتے تھے۔ یہ لوگ شکار پور

آتے جاتے رہتے تھے 'گر راستے کی دھواری کی وجہ سے آمدورفت میں بہت وقفہ ہو تا تھا۔ اپنے اٹل خاندان کو یہ لوگ برابر روہیہ بھیجے رہتے تھے۔ شکار پوری تاجر اور گماشتے اپنے ساتھ عورتوں کو نہیں لیجاتے تھے۔ اس لیے یہ اپنی کالونیوں میں تنا اپنے لوگوں کے ساتھ رہتے تھے۔ ان کے بھڑے چکانے کے لیے ان کی اپنی بنچایتیں ہوتی تھیں۔ کے ساتھ رہتے تھے۔ ان کی زندگیوں میں ایک اوائی می چھائی رہتی تھی۔ خاندان کے بغیر رہنے کی وجہ سے ان کی زندگیوں میں ایک اوائی می چھائی رہتی تھی۔ وسط ایشیا میں یہ عورتوں سے تعلقت بھی پیدا نہیں کر سکتے تھے۔ چند لوگ ایسے تھے کہ جنوں نے مسلمان ہو کرشاویاں کرلیں اور پھروہیں آباد ہو گئے۔

وسط ایشیا کے مقابلہ میں سحیانگ میں جمال یہ سودی کاروبار کرتے تھے وہاں کے قوانمین اور روایات کے مطابق اگر کسان رقم اوا نہیں کر سکتا تھا تو یہ ان کی عور تیں اٹھا لیتے تھے اور ان سے تعلقات قائم کر لیتے تھے۔ ان کے سودی کاروبار کی وجہ سے یمال ان سے نفرت تھی ' 1933ء میں ان کے خلاف زبروست ہنگامہ ہوا کہ جس میں انہیں ان سے سرمایہ اور جائداد سے ہاتھ وھونا پڑے۔ آٹھ شکار پوری مارے گئے اور ان کی تمام جائداد لوٹ لی گئی۔

شکار پور شرکی اہمیت 42-1839ء کی افغان جنگوں کے بعد ختم ہو گئ۔ وسط ایشیا میں انہیں اس وقت پریشانی کا سامنا کرنا پڑا' جب روسی انقلاب 1917ء کے بعد 1920ء میں روسی یمال آئے۔ اس کے نتیجہ میں اکثر تو وہاں سے چلے آئے اور بھاگ کر افغانستان میں پناہ لی۔ 1930ء کی وہائی میں شکار پوریوں کا وسط ایشیا سے نئے حالات میں خاتمہ ہو گیا۔ اس کے بعد انہوں نے کراچی' بمبئی' اور جنوبی ہندوستان کے ساتھ ساتھ' برما' ملایا اور سیلون میں اپنی تجارتی سرگرمیوں کو منتقل کر دیا۔

**(4)** 

1843ء میں جب سندھ پر انگریزوں کا قبضہ ہوا' اور ٹالپروں کی حکومت کا خاتمہ ہوا' تو اس کے ساتھ ہی دربار اور اس سے وابستہ لوگوں کو بحران کا سامنا کرنا پڑا۔ حیدر آباد کے عامل اور تاجر جو دربار سے وابستہ ہونے کی وجہ سے مالی طور پر خوش حال تھے' اب ان کے لیے یہ راستہ بند ہو گیا۔ ساتھ ہی حیدر آباد شہر کی اہمیت اس وقت کم ہوئی کہ جب اس کی جگہ کراچی کو نیا انظامی مرکز بنایا گیا۔ ان حالات میں حیدر آبادی آجروں کے لیے سوائے اس کے اور کوئی راستہ نہیں تھا کہ وہ اپی بقا کے لیے وہ سرے ذرائع تلاش کریں۔ النذا جب سندھ کا بمبئی کے ساتھ الحاق ہوا تو انہوں نے بمبئی کی راہ لی آکہ وہاں پر سندھ کی مصنوعات فروخت کریں۔ ان مصنوعات میں ہاتھ کا بنا ہوا کلڑی کا فرنچی وادو کی اجرکیں ' مصنوعات فروخت کریں۔ ان مصنوعات میں ہاتھ کا بنا ہوا اشیاء تھیں۔ ان سندھیوں کو وہاں پر "سندھ والا" یا "سندھ ورکیز" وہاں پر "سندھ کی یہ مصنوعات خاص طور سے وہاں یورپی لوگوں میں مقبول ہو نہیں کہ جن میں ایشیائی اشیاء کے استعمال کا شوق بردھ رہا قبا۔

1860ء کی دہائی میں یہ جمیئی سے مصر گئے۔ کیونکہ یہ وہ زمانہ تھا کہ جب مصر میں سیاحت کا فروغ ہو رہا تھا۔ انہوں نے 1880ء کی دہائی میں یمال پر اپنی دوکانیں قائم کر لیں۔ 1890ء کی دہائی میں یمال پر اپنی دوکانیں قائم کر لیں۔ 1890ء کی دہائی میں یہ مصر سے مالٹا' الجیرز' جبرالٹر' نیپلز' سلی' تیونس' ننجیر' سیوطہ' اور یمال سے سیرالیون' تا مجریا' اور جنوبی افریقہ گئے۔ اس پھیلاؤ میں یہ کناری جزائر (Canary Islands) اور وہال سے جنوبی امریکہ میں بیونو آئریز' ریو' چلی' اور پانامہ جا پہنچ۔

مشرق میں ان کی تجارت کا پھیلاؤ کولہو سے سنگاپور (1873ء) جاوا' ساترا' اور 1870ء کی دہائی میں چین میں ہوا۔ 1890ء میں یہ جلپان' سیام' (تھائی لینڈ)' فلپائن' ویت نام' ملبورن' اور ہونولولو تک میں چلے گئے۔ حیدر آبادی آجروں نے کپڑے' سلک' سندھ کی مصنوعات' شالوں اور دست کاری کی اشیاء میں ممارت حاصل کر لی تھی۔ قاہرہ' بڑکاک اور سنگاپور' میں ان کی بردی بردی دکانیں تھیں۔ یہ شمر کے بردے ہوٹلوں میں کرایہ پر دکانیں لیتے تھے' خریدتے نہیں تھے کہ سموایہ جائداد کی شکل میں بوٹلوں میں کرایہ پر دکانیں لیتے تھے' خریدتے نہیں تھے کہ سموایہ جائداد کی شکل میں خرچ کرتے تھے ناکہ گاہک متاثر ہوں۔

شکار پوریوں کی طرح' سرمایہ داریا مالک شاہ کہلا یا تھا۔ اس کے گماشتے اس کے نام پر تجارت کرتے تھے۔ جب ایک خاندان تقییم ہو یا تھا تو اس کے ساتھ ہی تجارت بھی تقییم ہو جاتی تھی۔ اس کی وجہ سے دو ایک دہائیوں میں کئی نئی تجارتی فرمیں وجود میں آگئیں۔ یہ جمال جاتے تھے' وہاں کی زبانیں سکھتے تھے' لیکن آپس میں سندھی ہی بولتے تھے۔

ابتداء میں دونوں شہوں کے تاجروں نے غیرسیای رہنے کی کوشش کی۔ 1943ء میں جب یہ برطانوی رعیت ہوئے تو اس کا انہیں فاکدہ ہوا۔ مثلاً شکار پوری وسط ایشیا میں دوس کے آنے کے بعد اس لیے بی گئے کیونکہ وہ برطانوی رعیت تھے۔ حیدر آباد کے تاجر شروع میں برطانوی حکومت کے مخالف تھے کین جب انہیں فاکدہ کا احساس ہوا تو اس کے وفادار ہو گئے۔ 1890ء کی دہائی تک ہندوستانی دوسرے ملکوں میں بغیر کسی دستاویز کے سفر کر سکتے تھے 'اس کے بعد پاسپورٹ کا ہوتا لازی ہوا۔ برطانوی شہری ہونے کی حیثیت سے یہ برطانیہ کی حفاظت میں ہوتے تھے 'اس لیے انہوں نے اس می فاکدہ اٹھایا۔

برطانوی حکومت نے شکار پوریوں سے وسط ایشیا میں جاسوی کا کام بھی لیا۔ چو نکہ انہیں سیاست میں تجربہ اور ممارت نہیں تھی اس لیے یہ وسط ایشیا اور سحمیانگ کے حالات کو نہیں سمجھ سکے اور سیای تبدیلیوں کے باعث نقصان اٹھایا۔ پہلی جنگ کے دوران برطانوی حکومت کو یہ خدشہ ہوا کہ سندھ کے تاجر غدر پارٹی یا جرمنوں کا ساتھ دے سکتے ہیں۔ گریہ محض ڈر تھا۔ تاجر سیاست میں ملوث نہیں ہوئے۔

1920ء میں جب ہندوستان میں تحریک خلافت اور عدم تعاون کی تحریک چلی، تو اس موقع پر کچھ تاجرول نے کانگرس سے تعاون کیا۔ سبھاش بوس کی اندین نیشنل آرمی کو چندہ بھی دیا۔ مگر خیال یہ ہے کہ شاید یہ انہوں نے جلیا یوں کے دباؤ میں آکر کیا ہو۔ اگہ وہ ان کی جان و مال کی حفاظت کرے۔ جنگ کے بعد جو سیاسی تبدیلیاں آئیں ان سے بھی یہ متاثر ہوئے۔ ان میں خاص طور سے کئی ملکوں کے امیگریشن کے قوانین سے

1947ء میں تقسیم کے بعد جو حالات ہوئے ان کی وجہ سے حیدر آباد کی ایک میٹنگ میں انہوں نے یہ فیصلہ کیا کہ سندھ چھوڑ دینا چاہیے۔ اس کے بعد سے انہوں نے انڈیا ہجرت کی۔ اور جو لوگ ہانگ کانگ سنگاپور' کناری جزائر' جرالز' انڈو نیشیا' فلپائن' مغربی افریقہ' اور جزائر غرب الهند' جنوبی امریکہ میں تھے' انہوں نے وہاں مستقل رہنے کا فیصلہ کر لیا۔ تاجروں کی کانی تعداد اس مرتبہ کناؤا' امریکہ' اور برطانیہ ہجرت کر گئی۔

سندھ کو چھوڑنے کے بعد ان سندھی تاجروں کی کوئی شاخت نہیں رہی۔ اس
لیے معاشرہ میں اپنے مقام کو حاصل کرنے کے لیے اور غیر ملکوں میں اپنی حیثیت متحکم
کرنے کے لیے' ان میں ہندو شاخت ابھری' اس کے ساتھ ہی ان کا تعلق' ان ہندو
جماعتوں سے زیادہ ہو گیا کہ جو بنیاد پرست اور انتما پند ہیں' جیسے کہ بی۔ ہے۔
بی۔
اس وقت ہندوستان اور اس سے باہر یہ ان جماعتوں کے سب سے زیادہ حامی ہیں۔

تاریخ کی میہ ستم ظریفی ہے کہ سندھی ہندو جو کہ ندہبی معاملات میں انتہائی آزاد خیال' روادار' صوفی رمجانات کا حامل' اور ہندو دھرم کی ذات پات' اور انتہا پہندی سے دور تھا' حالات نے اسے بالکل بدل کر رکھ دیا' اور وہ نذہبی معاملات میں تعصب اور تشدد پہندی کا حامل ہو گیا۔

مارکووٹس کا بیہ کہنا صحیح نہیں ہے کہ شکار پور اور حیدر آباد کے سندھیوں نے اپنے شہروں کی ترقی کے لیے کچھ نہیں کیا۔ شکار پور کی حد تک تو یہ تجزیہ تھوڑا بہت صحیح ہے، کیونکہ وہاں انہوں نے عالیشان مکان بنوائے اور اپنا پنیہ جائدادوں میں لگایا۔ شہر کی ترقی کے لیے کچھ زیادہ نہیں کیا۔ اس کا تعلق شکار پور کے تاجروں کی اس ذہنیت سے ہو کہ جو وہ سودی کاروبار کرتے تھے۔ اس کے ہاں وسعت اور دور رسی کی کمیٰ تھی۔ وہ پس ماندہ ملکوں سے تجارت کرتے تھے، اس لیے ان کا ذہن بھی اپنی ذات سے بلند نہیں ہوا۔

گر حیدر آباد کے تاجروں کے سلسلہ میں بیہ صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ انہوں نے نہ صرف اپنے لیے خوبصورت اور عالیشان مکانات بنوائے۔ بلکہ پلبک اور رفاحی کاموں میں بھی کافی روپیہ خرچ کیا۔ چنانچہ حیدر آباد میں باغات کتب خانے 'اسپتال' جانوروں کے لیے سایہ دار جگہیں' ان کے پانی پینے کے لیے حوض 'کلب اور پبک باتھ اور اسکول و کالجز وغیرہ قائم کیے۔ جن کی وجہ سے حیدر آباد شہر ساجی اور شافتی سرگر میوں کا ایک اہم مرکز بن گیا تھا۔ اپنی صفائی' خوبصورتی' اور خوشگوار آب و ہواکی وجہ سے اسے سندھ کا پیرس کما جاتا تھا۔

شکار پور' اور حیدر آباد کے تاجروں کی بیہ تاریخ جمال ایک طرف پرکشش اور دلچیپ ہے، وہیں بیہ افسوس ناک بھی ہے کہ ان سے سندھ مستقل طور پر چھوٹ گیا اور بیہ "بغیر سندھ کے سندھی" کے ہو کر رہ گئے۔ وقت کے ساتھ ان کی سندھی شناخت ختم ہو جائے گی' اور بیہ تاریخ کا ایک حصہ بن کر رہ جائیں گے۔



# ہندوستانی قوم پرستی کیاہے؟

قوم پرستی کے تحت اس وقت قومیں وجود میں آتی ہیں کہ جب ان کا کوئی وجود ہی نہیں ہو تا۔

ار نیسٹ سمیل نر

جب سے قوم پرستی کے نظریہ نے یورپ میں مقبولیت حاصل کی ہے' اس کے زیر اثر سایی، ساجی، ثقافتی و معاشی زندگی میں ایک گهرا، دیریا اور پراثر انقلاب آگیا ہ- قوم رسی سے پہلے اہل یورپ چرچ یا کلیسا کے زیر اثر عیسائیت کے آفاقی نظریہ ک تحت بتھ کہ جس میں قوم و ملت و وطن کا کوئی ذکر نہ تھا قوموں اور افراد کی وفلداری چرچ سے تھی۔ وہی ان کی ذات کا مرکز تھا' اس سے لگاؤ اور محبت سے ان کے مفادات وابستہ تھے۔ لیکن طلات نے پلٹا کھایا اور عیمانی آفاقیت کی جگہ قوم پرستی · نے لے کی کہ جس کے تحت قوی ریاست وجود میں آئی اور اب معاشرہ کی وفاداری جرچ سے تبدیل ہو کر قوم کے ساتھ ہو گئ۔ قوی جذبہ کو ابھارنے 'مضبوط اور معظم كرنے كى عرض في- ہر قوم نے اپني اربخ فقافت اور ساجي روايات و اداروں كى ماضى میں تلاش کرکے ان کی تھکیل نو کی ماکہ ان کی بنیاد پر علیحدہ قومی شناخت کو ابھارا جا سکے۔ اس تفکیل نو سے معاشرے کے مجھرے ہوئے اور علیحدہ علیحدہ کلاوں اور جماعتوں کو ایک قومی جذبہ کے تحت متحد کیا۔ اس عمل کو اینڈر من نے اپنی کتاب " تحيلاتي جماعتين" (The Imagined Communities (1983) ميں برى عمرگ سے بیان کیا ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ چھلیہ خانے کی ایجاد کے بعد 'شائع شدہ کتابوں' رسالوں اور اخباروں نے دور دراذ کے علاقوں میں رہنے والے لوگوں میں احساس یک جتی پیدا کیا اور اس احباس نے قوی شعور کی شکل افتیار کی۔ اور بکھری جماعتیں ایک قومی جذبہ کے تحت متحد ہو گئیں۔ اس بورے عمل کو وہ "برنٹ کیٹیل ازم" کی

اصطلاح سے موسوم کرتے ہیں۔

لیکن ہر نظریہ کی طرح قوم پرسی کا نظریہ بھی منجمد یا ٹھرا ہوا نہیں رہا' بلکہ یہ وقت و حالات کے تحت برابر بدلتا رہا۔ مثلاً انیسویں صدی یورپ میں اس نے اٹلی اور جرمنی کی لاتعداد ریاستوں کو ضم کرکے ایک متحدہ قومی ریاست کی شکل دی۔ جبکہ آج ایشیا و افریقہ میں اسی نظریہ کے تحت بڑی ریاستیں نکڑے ہو کرچھوٹی گر قوی ریاست بنا چاہتی ہیں۔

یورپ میں جیب نو آبادیاتی نظام کی ابتداء ہوئی تو اس میں قوم پرسی کے جذبات نے نمایاں حصہ لیا اور یورپ کی قومی ریاستوں میں قومی فخراور عظمت کے لیے یہ دور شروع ہو گئی کہ کس کے پاس کتنی نو آبادیات ہیں۔ اس کشکش میں قومی عظمت کے لیے ہر چیز جائز ہو گئی اور لوگوں میں قوم و ملک سے اس قدر وفاداری برھی کہ ان کے لیے اچھے برے 'یا طال و حرام کی کوئی تمیز نہیں رہی۔

لیکن جب نو آبادیات کے لوگوں میں غیر مکی اقتدار کے خلاف روعمل پیدا ہوا تو انہوں نے بھی قوم پرستی کا سمارا لیا۔ اور جب سے ملک آزاد ہوئے تو ایک بار پھر قوم پرستی کے نام پر حکمران طبقوں نے عوام سے قربانیاں مانگ مانگ کر اپنی لوٹ کھسوٹ اور استحصال کو چھیایا۔

ان وجوہات کی بناء پر برصغیر ہندوستان کی تاریخ لکھنے والے قوم پرسی اور اس کے کروار کا نئے سرے سے جائزہ لے رہے ہیں۔ ایک وقت وہ تھا کہ جب قوم پرست مورخوں کے نقطہ نظر سے جدید تاریخ کو دیکھا جا رہا تھا۔ ایک قوی جدوجہد کہ جس میں معاشرے کے تمام لوگوں کے مفادات ایک شے اور برطانوی اقتدار کی مزاحمت میں سارے ہندوستانی متحد ہو گئے تھے۔ لیکن اب تاریخ کو اس طرح سیدھے سادھے طریقے سے سجھنے کو چیننج کیا گیا ہے اور مورخوں کے نئے نظریات سامنے آ رہے ہیں۔ مثلاً کیسرج اسکول کے مورخین اس بات کی کوشش کر رہے ہیں کہ وہ یہ ثابت کریں کہ ہندوستان میں اگریزوں کے خلاف کوئی متحدہ قومی جدوجہد نہیں تھی۔ اس مقصد کے جت انہوں نے مقامی اور علاقائی تاریخیں لکھیں تاکہ یہ ثابت کیا جا سکے کہ ان کے مفادات علاقائی شے قومی نہیں۔ ان کے ساتھ ساتھ ہندوستان میں سالٹون

(Subaltern) اسکول کے مورخوں نے اس بات کو فاہت کیا ہے کہ آزادی کی جدوجمد طبقہ اعلیٰ کے مفادات میں بھی۔ اس کا ثبوت آزادی کے بعد لوگوں کے سامنے آگیا۔ اس اسکول کے ایک مورخ جی۔ ایلوئے سیس (G. Aloysius) نے اپنی کتاب "قوم پرستی بغیر ہندوستانی قوم کے" (Nationalism without a Nation in India 1997) کے ایک مورخ جی اسکوں کی اسلیت کیا ہے اور اس کا فائدہ کس کو ہوا ہندوستان میں جو قوم پرستی ابھری' اس کی اصلیت کیا ہے اور اس کا فائدہ کس کو ہوا ہے؟

انہوں نے سب سے پہلے تو اس کی نشاندہی کی ہے کہ قوم برستی کی پورپ اور مشرق میں ابتداء علیحدہ علیحدہ ماحول میں ہوئی۔ مغرب میں اس کی نشودنما سیاس طور پر ہوئی' جبکہ مشرق میں اس کے ابھار میں کلچرنے حصہ لیا۔ دراصل یہ کمنا بھی مشکل ہے کہ کیا یہ نظریہ خالصتا" مغربی ہے یا اس کی تشکیل و تغییر میں مشرق کا بھی حصہ ہے؟ کیونکہ جہاں تک قومی جذبات کا تعلق ہے یہ مشرق میں بھی ہر دور اور ہر عمد میں کسی نه کسی شکل میں موجود رہے ہیں۔ اگرچہ نو آبادیاتی دور میں ان میں نیا نظم و ضبط آیا کیکن ہندوستان میں قوم برتی کی بنیادیں مغرب سے مختلف تھیں۔ مغرب میں قوم یرسی فیوڈلز اور ابھرتے ہوئے تاجر طبقہ کی کشکش کے نتیجہ میں ابھری اور مضبوط ہوئی۔ اس کے تیجہ میں کسان جاگیرداروں کے تسلط سے آزاد ہوئے اور اس سے جمہوریت کی ابتداء ہوئی۔ ہندوستان میں کلچرل قوم برستی کے ذریعہ اشرافیہ یا طبقہ اعلیٰ کے لوگوں نے اپنے مفاوات کے تحت یرانی اقدار اور روایات کا احیاء کیا۔ یہ ان کے مفاد میں نہیں تھا کہ عام لوگوں کو بھی اس میں شامل کیا جائے۔ اس لیے اپنے مفادات کے تحت ہندو ستان کے جاگیردار اور تاجر یا بور ژوا طبقہ دونوں مل گئے۔ ان دونوں کے نظریات کے تحت جو قوم پرستی ہندوستان میں وجود میں آئی اس کی بنیاد ماضی پر تھی اور یہ ماضی وہ تھا کہ جو اشرافیہ کی عظمت اور ان کے اقتدار کو قائم کرتا تھا۔ اس ماضی میں ذریعہ برجمن ازم کو پوری پوری حمایت ملتی تھی اور ان روایات و اداروں کا استحکام ہو یا تھا کہ جو اونچی ذات کے لیے تھے۔ اب جو نئی تاریخ لکھی گئی اس میں گیت دور کو ہندوستان کا سنهرا دور کها گیا کیونکه اس میں برہمنوں کا اقتدار بحال ہو گیا تھا اور "ورن" کی بنیاد پر ذات یات کا معاشرہ مضبوط ہو گیا تھا۔ تاریخ کی اس تفکیل میں اس وقت دشواری پیش آئی کہ جب ہندوستان میں مسلمان خاندانوں کی حکومت کا دور آیا۔ سوال یہ تھا کہ کیا اس کو ہندوستان کی تاریخ کا تسلمل قرار دیا جائے یا اسے غیر مملی سمجھا جائے اور ہندوستان کی تاریخ سے نکال دیا جائے؟ ایک نقط نظر تو یہ تھا کہ سلاطین اور مغل حکمرانوں نے ہندوستانی معاشرے کو تبدیل نہیں کیا اور معاشرہ ایک ہی حالت میں رہا' اس وجہ سے اس عہد کی کوئی تاریخی ابیت نہیں ہے۔ اس کے مقابلہ میں برطانوی دور اس لحاظ سے اہم ہے کہ اس نے ہندوستانی معاشرہ کو تبدیل کیا۔ لیکن اس تبدیلی کا زیادہ فائدہ او فچی ذات کے لوگوں کو ہوا۔ اور عام آدمی اس سے محموم رہا۔ اس لیے او فچی ذات کے لوگوں میں برطانوی راج کے تعریفی جذبات ہیں۔ اس لیے جب تاریخ کی تشکیل اس انداز سے ہوئی کہ اس میں ہوا۔ اور عام آدمی اور او فچی ذات کے لوگوں نے بھی آواز اٹھائی مثلاً جب "رام راج" بہمن ازم اور او فچی ذات کے لوگوں نے بھی آواز اٹھائی مثلاً جب "رام راج" کے احیاء کا نعرہ لگایا گیا تو مسلمانوں کے لیے اس میں کوئی دکشی اور جاذبیت نہیں تھی' کے احیاء کا نعرہ لگایا گیا تو مسلمانوں کے لیے اس میں کوئی دکشی اور جاذبیت نہیں تھی' کے احیاء کا نعرہ لگایا گیا تو مسلمانوں کے لیے اس میں کوئی دکشی اور جاذبیت نہیں تھی۔ کیونکہ "رام راج" میں برہمن ازم کا غلبہ تھا کہ جس میں وہ اپنی روایات و افکار کے لیے کوئی جگہہ نہیں باتے تھے۔

اس وجہ سے مچلی ذات کے لوگوں نے احتجاج کیا کہ ہندو ندہب اور برہمن ازم ان کے لیے زہر قاتل ہیں۔ ویدوں' اپنشدوں' پرانوں اور دھرم شاستروں میں ان کے لیے کوئی گنجائش نہیں ہے۔ بلکہ ان ہی کے ذریعہ انہیں ہمیشہ کے لیے کچلا ہوا رکھا گیا ہے اور آئندہ بھی رکھا جائے گا۔ اس لیے انہوں نے "رام راجیہ" کے ظاف "راون راجیہ" کی بات کی۔ انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ در حقیقت ہندوستان کی تاریخ کا سنرا زمانہ گیت دور حکومت نہیں' بلکہ آریاؤں کی آمد سے قبل کا تھا کہ جس میں دراویدی لوگ امن و امان سے رہتے تھے۔

الميوس نے خاص طور پر گاندهى اور نہرو دونوں پر کڑى تقيد كى ہے كہ جن كا قوم پرستى كا نقطہ نظر اونچى ذات كے ليے تھا كہ جس ميں نجلى ذات كے ليے كوئى گنجائش نہيں تھى۔ انہوں نے نہرو كى كتاب "وْسكورى آف اندْيا" كا خصوصى تجزيہ كيا ہے۔ ان كے تجزيہ كے مطابق نہرو ہندوستان كى تاريخ ترياؤں كى تمد سے

شروع کرتے ہیں کہ جنہوں نے اس پیماندہ ملک کو یمال کے وحثی اور غیر مہذب باشندوں سے آزاد کرایا اور پھر یمال پر ایک مضبوط نظام کو نافذ کیا کہ جس کے تحت ایک قومی ندہب اور کلچروجود میں آیا جس کا سے اصول تھا کہ اپنے لیے اور دو سروں کے لیے فرائض ادا کرو۔ یہ وہ کلچراور روایات تھیں کہ جو غیر ملکی حملوں اور سیاسی نشیب و فراز کے باوجود بر قرار رہیں۔ یہ ہندوستان کی تاریخ کا ایک تشلس ہے جو اسے منفرد حیثیت ویتا ہے۔

آریا فاتحین کی ایک خصوصیت' نہو کے نزدیک سے ہے کہ اس نے اپنے مفتوحین کو قتل نہیں کیا' بلکہ انہیں اپنی تمذیبی روایات میں شامل کرکے انہیں "واس۔ شوور" کا درجہ دے دیا۔

نهرو لکھتے ہیں کہ:

''اس وقت میں کہ جب فاتحین اپنے مفتوحین کو یا تو قتل کر دیتے تھے یا انہیں غلام بنا لیتے تھے' اس کے بر عکس ذات پات نے اس کا ایک پرامن حل نکالا اور مفتوحین کی خاص خاص پیشوں میں مہارت کی بنیاد پر ان کی ذاتیں بنا دی گئیں۔''

نہو کشن دور حکومت کو غیر مکی قرار دیتے ہوئے اس پر تنقید کرتے ہیں کہ اس نے ہندوستانی معاشرے کے ہندوستانی معاشرے کے ہندوستانی معاشرے کی مزاحت ہوئی جو کہ تاریخ میں "پہلی قومی جدوجمد" ہے۔

"پہ روعمل در حقیقت قوی تھا کہ جس کے پس منظر میں محدود قوم پرستی تھی اس کے پس منظر میں ندہب فلسفہ " تاریخ " روایات " رواج اور سابی ڈھائیہ جس میں ہندوستانی زندگی کا ہر پہلو شامل تھا۔ اس کو برہمن ازم بھی کہا جا سکتا ہے " یا اس کے ہندو ازم کا لفظ بھی استعال کیا جا سکتا ہے۔ جو قوم پرستی کی علامت بن گیا۔ حقیقت میں سے قوی فدہب ہے کہ جو نسلی اور ثقافتی جذبات کو متاثر کرتا ہے۔ اس بنیاد پر ہر جگہ قومیت کی تشکیل ہوئی ہے۔ " نہو کے ہاں آریہ تہذیب اور برہمن ازم ' ہندو کلچر کا اہم حصہ ہیں۔ اس لیے اس میں مجلی ذات کے لوگوں کے لیے اور دو سرے نداہب کے مسے والوں کے لیے اور دو سرے نداہب کے مانے والوں کے لیے کہ اس میں معاشرہ کے تسلسل پر زور ہے، تبدیلی پر نہیں۔ یہ طرح سے تشکیل دیا ہے کہ اس میں معاشرہ کے تسلسل پر زور ہے، تبدیلی پر نہیں۔ یہ طرح سے تشکیل دیا ہے کہ اس میں معاشرہ کے تسلسل پر زور ہے، تبدیلی پر نہیں۔ یہ طرح سے تشکیل دیا ہے کہ اس میں معاشرہ کے تسلسل پر زور ہے، تبدیلی پر نہیں۔ یہ

سلسل قوی شاخت ہے۔ تبدیلی اس سلسل کو توڑ کر قوی شاخت کو ختم کروانے کے متراوف ہے۔

ایلوس' گاندھی پر بھی کڑی تقید کرتا ہے کیونکہ ان کے ہاں بھی ہندوستان کے ماضی کا جو نظریہ ہے اس کی بنیاد رام راجیہ پر ہے۔ جس کا مطلب ہے کہ برہمن ازم ذات پات کا نظام اور وہ روایات کہ جو ان کو منتحکم کریں۔ وہ گاند هی کی بوری جدوجہد کو اس نظریہ سے دیکھتا ہے کہ جس میں گاندھی کی پوری پوری کوشش یہ رہی کہ اریخ کے تشکس کو کیسے بر قرار رکھا جائے اور معاشرتی ڈھانچہ میں کوئی تبدیلی سیں آنے پائے۔ اس مقصد کے لیے خاص طور سے گاندھی نے اچھوتوں اور مسلمانوں کی تحریکوں کو رو کنے میں اہم حصہ لیا۔ انہوں نے اچھوتوں کی وہ تحریک کہ جس کو وہ علیحدہ طور پر اپنے حقوق کے لیے چلا رہے تھے' اس پر خود قبضہ کر لیا کہ یہ کام کائگریس کا ہے کہ وہ اچھوتوں کو ان کا حق دلائے۔ ورحقیقت اس کے پس منظر میں یہ زہن کام کر رہا تھا کہ اس تحریک کی راہمائی ہاتھ میں لے کر اسے اپنی مرضی کے مطابق وصالا جائے۔ میں کام گاندھی نے خلافت تحریک کو اپنے ہاتھ میں لے کر مسلمانوں کے ساتھ کیا- خلافت تحریک کی مقبولیت نے نہ صرف علماء کو بیہ موقع فراہم کیا کہ وہ مسلمان معاشرے میں آگے آئیں اور مسلمان سکولر لیڈرشپ کو کمزور کرکے خود تحریک کو آگے بردھائیں۔ علماء کی اس شمولیت نے مسلمانوں میں ندہبی شاخت کو پیدا کیا، جو کہ گاندھی کے اینے زہبی نیشنل ازم کے ردعمل میں مضبوط بن کر ابھری۔

گاندھی جمال ایک طرف خلافت تحریک کی جمایت کر رہے تھے تو دو سری طرف ایھوتوں کے حقوق کی نمائندگی گر ان کے ذہن میں حقیقاً یہ تھا کہ ان دونوں کو کس طرح سے قابو میں رکھا جائے تاکہ ''اچھوت بدمعاش کمیں مسلمان بدمعاشوں کے ساتھ مل کر اتحاد نہ بنالیں اور اونچی ذات کے ہندوؤں کا قتل عام نہ کر بیٹھیں'' گاندھی اگرچہ ایچھوت لوگوں کے حقوق کی بات تو کرتے تھے' گر ان میں یہ حوصلہ یا عزم نہ تھا کہ وہ ان کے حق کے لیے اونچی ذات کے لوگوں سے لایں۔ انہوں نے ایک مرتبہ ایک ایچھوت کو اپنے آشرم میں جگہ دی گر اونچی ذات کے ہندوؤں نے اس قدر احتجاج کیا کہ اسے آشرم سے نکانا پڑا۔ اس کے بعد سے ان کے ایچھوتوں سے تعلقات اس

طرح تھے کہ اونچی ذات والول کے مفادات کو نقصان نہ ہو۔

انہوں نے اچھوتوں کے مندروں میں داخلے کی بھی مخالفت کی' اور یوں وہ اچھوتوں کے معاثی' ساجی اور ساسی مسائل سے دور ہوتے چلے گئے۔

املوئس نے اس بات کی شاندہی کی ہے کہ ہندوستان کی سیاست میں ندہب کا استعال کرکے گاندھی نے سیاست میں سیکولر روایات کو کمزور کیا۔ وہ خود کما کرتے تھے کہ میں "بہلے ہندو ہوں" پھر قوم برست۔"

مصنف گاندھی کے چرخہ کاتنے اور کھدر کے استعال پر بھی تقید کرتا ہے اس کے نزدیک ٹیگور کو اس پر تعجب تھا کہ چرخہ کے استعال سے ہندوستان کو کس طرح سے آزادی مل سکتی ہے۔ لیکن مصنف کے نزدیک اس بے معنی عمل کے ذریعہ ہی گاندھی عوام کو ان کے حقیقی مسائل سے دور رکھ سکتے تھے۔ انہوں نے چرخہ اور کھدر کے ذریعہ نجلی ذات کے لوگوں کو یہ موقع دیا کے ذریعہ نجلی ذات کے لوگوں کو یہ موقع دیا کہ وہ سیاست پر قابض ہو جائیں۔

مصنف اس بات کی طرف بھی اثارہ کرتا ہے کہ گاندھی نے عوام کو مذہبی نعروں کے ذریعہ اکتھا کیا، جن میں گائے کا شخفظ، ذات پات کا شخفظ اور قدیم روایات کا احیاء شامل تھا۔ انہوں نے عوام میں سابی و سابی شعور پیدا نہیں ہونے دیا۔ لیکن اپنے مقاصد کے لیے عوام کو استعال کیا۔ جلے، جلوسوں اور بڑتالوں کے ذریعہ حکومت پر دباؤ ڈالا۔ لیکن عوام سے قریبی تعلق بھی قائم نہیں کیا۔ بلکہ جب بھی عوامی مظاہروں اور مایت کی ضرورت پڑی تو اس کے لیے علاقے کے اونچی ذات کے راہنماؤں سے رابطہ کیا تاکہ عوام میں ان کی راہنمائی قائم ہو اور لوگ ان کے ذریعہ سے اپنے ممائل کا طل ڈھونڈیں۔ ان کے عدم تشدد کے فلفہ کا پس منظر بھی یہ تھا کہ عوام اپنے ممائل کا کی شدت سے اس مرحلہ پر پہنچ گئے تھے کہ جمال تشدد آخری حل رہ جاتا ہے۔ اس کی شدت سے اس مرحلہ پر پہنچ گئے تھے کہ جمال تشدد آخری حل رہ جاتا ہے۔ اس کی شدت سے اس مرحلہ پر پہنچ گئے تھے کہ جمال تشدد آخری حل رہ جاتا ہے۔ اس عمر تشدد کا پر چار کرکے عوام کو اس ہتھیار سے بھی محروم کر دیا اور لیے انہوں نے عدم تشدد کا پر چار کرکے عوام کو اس ہتھیار سے بھی محروم کر دیا اور عدم تشدد نے اور کی ذات کے لوگوں کو تمام خطرات سے محفوظ کر دیا۔

گاند تھی خود کہا کرتے تھے۔ ''حکومت اس اکثریت سے ڈرتی ہے جو میرے ساتھ ہے گر انہیں معلوم نہیں کہ میں حکومت سے زیادہ ان لوگوں سے ڈر تا ہوں۔'' میں بعض اپنی روایات اور تہوار ہیں کہ جو ان کی زندگی کا ایک حصہ بن گئے ہیں۔ الذا انہیں خم کرنا اور ان کی جگہ دو سری روایات یا تہواروں کو رواج دینا برا مشکل ہے مثلا 23 دسمبر کو یورپ کے لوگ سورج دیو آ کا تہوار مناتے تھے۔ عیمائی مشزیوں نے بجائے اس کے کہ ان تہواروں کو خم کرتے 'انہیں عیمائیت میں داخل کر کے انہیں اپنا بنا لیا۔ 25 دسمبر کے بارے میں قدیم باشندوں کا یہ عقیدہ تھا کہ یہ اس دنیا کو تاریکی سے روشن کی طرف آتی ہے۔ اب اس میں عیمیٰ نیا سورج ہو گئے اور باقی عقیدہ ایما ہی رہا اور سورج دیو آ کی جگہ حضرت عیمیٰ نے لے لی۔ اس طرح کیم جنوری نئے روی کونسل کا افتتاجی دن ہو آ تھا کہ جس پر تین دن تک تقریبات منائی جاتی تھیں۔ ان دنوں میں اختلافات خم کر کے آپس میں دوستی کی جاتی تھی' اس کو بھی عیمائی کلچر میں داخل کر کے اسے سکولر تقریب کے طور پر باقی رکھا۔

لیکن جمال کچھ روایات اور شواروں کو عیسائی بتایا گیا وہیں اس بات کا خیال رکھا کہ پیکن (Pegan) کلچر کو پوری طرح سے اختیار نہ کیا جائے۔ اور نہ ہی یہودیت کے زیر اثر رہا جائے۔ کیونکہ ہر فدہب کی طرح عیسائیت کی بھی یہ کوشش تھی کہ دو سرے کلچروں کو ختم کر کے اپنا علیحدہ کلچر روشناس کرایا جائے۔ کیونکہ دو سرے کلچر سے اثر انداز ہو کر یہ اپنی شناخت کھو دے گی۔ اس فرق کو قائم رکھنا ضروری تھا۔ الدا انہوں نے اپنا علیحدہ سے کلینڈر استعال کرنا شروع کیا۔ اس بات کی تاکید کی کہ اس دن روزہ نہ رکھیں کہ جس دن یہودی رکھتے ہیں لیعنی پیر اور جعرات کو ' بلکہ بدھ اور جعہ کو رکھیں۔ سبت کی جگہ اتوار کو چھٹی کے دن کے طور پر منائیں وغیرہ وغیرہ۔

تیسری عیسوی صدی میں جب عیسائیوں کی تعداد بردھی تو اس بات کی خالفت شروع ہوئی کہ انہیں رومی کھیل کود' اور تہواروں میں شرکت نہیں کرنی چاہیے کیونکہ اس سے عیسائیت کمزور ہو جائے گی اور وہ رومی کلچر میں ضم ہو جائے گی۔ اس پر پچھ عیسائیوں کا بیہ خیال تھا کہ رومی تہواروں اور کھیل کود میں مشغول ہو کر وہ کوئی غیر عیسائیوں کا بیہ خیال تھا کہ موض خوشی و مسرت کا ذریعہ ہیں' ان سے کافرانہ دور کی کوئی یادیں نہیں اور نہ ہی اس سے بت پرستی کا گناہ ہو تا ہے۔

لیکن کڑ عیمائی اس کو ند ب کے خلاف سیحتے تھے ٹر ٹولیٹن (Tertullian)

نے اس پر کڑی تقید کی کہ اس عمل سے وہ کافرانہ کلچر میں مل جائیں گے۔ ایک بشپ نے اعلان کیا کہ "جو شیطان کے کھیل کود میں شریک ہو گا وہ عیسیٰ کی خوشیوں میں شریک نہیں ہو گا۔"

النذا وہ تہوار کہ جنہیں عیسائیت نے اختیار نہیں کیا انہیں یا تو ختم کرنے یا ان کی ایمیت کو کم کرنے کی کوشش ہوئی۔ روی دور کے سرکس کی فدمت کی گئی۔ گر ان کھیلوں کو اختیار کرلیا گیا جو فدہی تہواروں سے نہ گرائیں اور جن میں پرانے فدہب کا کوئی ذکر نہ ہو۔ مثلاً 1575 میں پوپ گر گیوری XIII نے اپنین میں اس شرط پر بل فائٹ کی اجازت دے دی اگر یہ مقدس دنوں میں نہ ہو۔ لیکن ساتھ ہی فہبی راہنماؤں نے تھیٹر' موسیقی' اور عورتوں کی جسمانی نمائش پر تنقید کی کیونکہ یہ ان سے ڈرتے تھے۔ اس لیے غیر عیسائی تہواروں اور ان کی سرگرمیوں کے خلاف تحریکیں چلتی رہتی تھیں۔ مثلاً شالی افریقہ میں 999 سے 401 تک کافرانہ روایات اور تقریبات کو زبردسی ختم کر دیا۔ روی دور کے مندروں اور بتوں کو توڑا گیا اور عیسائیوں کو تنبیہہ کی گئی کہ فوہ ان سے دور رہیں آگرنائن نے بت پرستی کے خلاف جو وعظ کیے' ان میں خاص بات یہ تھی کہ وہ اس پر زور دیتا ہے کہ محض بتوں کو توڑتا درست نہیں' کیونکہ اصل بت دوں میں ہوتے ہیں' اس لیے دل کو بت پرستی سے صاف کرنا ضروری ہے۔

میرا دل رنج و افسوس کے بوجھ سے اس وقت دب جاتا ہے کہ جب میں دیکھتا ہوں کہ میرے عیسائی بھائی اپنے جسموں کے ساتھ چرچ میں داخل ہوتے ہیں، گر اپنی روح باہر چھوڑ آتے ہیں.... لوگوں کو جسم و روح کے ساتھ آتا چاہیے جسم کہ جے ہر شخص دکھ سکتا ہے، لیکن روح الی شے ہے کہ جے صرف خدا دکھ سکتا ہے، لاذا اسے کیوں باہر چھوڑا جائے؟ یقینا ہم بت پرستی کے خلاف ہیں، لیکن ہم اسے ان کے دلوں کی جڑوں سے اکھاڑ چھیکنا چاہتے ہیں۔

(2)

ابتدائی عیسائیت میں ترک دنیا ندہب کا اہم پہلو تھا۔ یہ ایک ردعمل تھا امراء اور ان کے طریقہ زندگی کے خلاف جو عالیشان محلوں میں عیش و عشرت کے ساتھ رہتے سے - الذا جب عیسائیت نے ان سے کما کہ وہ اس مال و دولت و آرام کی زندگی کو ترک کر کے سادگی اور غربت کو اختیار کریں تو یہ ان کے لیے ایک کڑا امتحان تھا۔
کیونکہ دولت و عیش و آرام نہ صرف ان کی زندگی کا حصہ بن گیا تھا بلکہ اس سے ساج میں ان کا مرتبہ بھی متعین ہو آ تھا۔ ابتدائی عیسائیت اس تفریق کے خلاف تھی' اس لیے اس دور کا ایک عیسائی راہنما جروم ان کا خراق اڑا تا تھا کہ جو نما دھو کر خوشبو لگا کر اچھا لباس بہنتے تھے اور اچھی غذا کھاتے تھے۔ یہ انہیں "عیسائی ایہی کیورس" کہ کر ان کا غراق اڑا تا تھا۔

ان کے مقابلہ میں راہب تھے کہ جو اپنے لباس' غذا' اور طریقہ زندگی میں ان سے مخلف تھے۔ ان دو طریقہ ہائے زندگی نے عیمائی معاشرہ کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا : عام لوگ اور نہ ہمی لوگ۔ اس تفریق نے لوگوں کے ذہنوں میں کئی سوالات کو بھی پیدا کیا : کیا راہب دو سروں کے مقابلہ میں زیادہ اچھے عیمائی ہیں؟ اور کیا انہیں اس پر فخر کرنا چاہیے؟ کیا کنورا ہونا شادی شدہ ہونے سے زیادہ اچھا ہے؟ وغیرہ اس مرحلہ پر سینٹ آگٹائن نے عیمائیت کو نظریاتی بنیادیں فراہم کیں۔ اس نے عورت و مرو کے جنسی تعلقات کے بارے میں کہا کہ جنس کی لذت کی وجہ سے طاقت' تسلط' دولت' اور شہرت کی خواہشات پیدا ہوتی ہیں۔ یہ گناہ ہیں کہ جو انسان میں چھچے ہوئے ہیں۔ اس کی وجہ سے انسان کا خود پر کوئی کنٹرول نہیں رہتا اور وہ خود سے اور خدا سے اجنبی ہو جاتا

کین عیسائیت جس طرح سے افراد کو جکڑنا چاہتی تھی وہ مکمل طور پر حاصل نہیں کر سکی تھی۔ لوگوں کے دلوں میں شکوک و شہمات تھے اور وہ یہ سوالات کر رہے تھے کہ : اگر نجات خدا کی مرضی سے ہو گی تو پھر ہر انسان کو نہ ہی زندگی گذارنے کی کیا ضرورت ہے؟ کیا راہبانہ زندگی شکیل کے لیے ہے یا نجات کے لیے؟ کیا ترک ونیا راہبانہ زندگی کے لیے ضروری ہے؟

سینٹ آگٹائن نے عیسائیت میں ایک برادری کا تصور دیا کہ جو ایک دل و دماغ رکھے گی- جائداد میں برابر کی شریک ہو گی- اس کی زندگی گناہوں سے دور محبت اور پاکیزہ ماحول میں ہو گی- یہاں ہم اپنی روحوں کو خدا کی ذات میں ملا دیں گے۔ یہ برادری طاقت کے ذریعہ نہیں بلکہ علم اور انگساری کے ذریعہ بغیر استحصال کے ایک دو سرے سے جڑی رہے گ- یہ اس کا ''خدا کے شہر'' کا تصور تھا۔

"جب بيرشكوه شروجود ميں آئے گا، تو لوگ اس ميں خوشی و مسرت ميں دوب جائيں گے كيونكه بير ان كا شهر ہو گا اور وه اس سے جڑے ہول گا ان سب ميں خدا سرايت كيے ہوئے ہو گا۔ جو بھی دل سے اس شركا باس ہو گا اس كے ليے نجی سے زياده جو بھی دل سے اس شركا باس ہو گا اس كے ليے نجی سے زياده شركت زيادہ اہم ہو گی وہ بير نہيں سوچے گا كہ اس كى كيا چيز ہے بلكہ بير سوچے گا كہ اس كى كيا چيز ہے بلكہ بير سوچے گا كہ اس كى كيا چيز ہے بلكہ بير سوچے گا كہ اس كى كيا چيز ہے

یہ ایک یوٹوبیائی تصور تھا کہ جو آگٹائن نے عیسائی برادری کو دیا کہ جو روی تسلط اور کنٹرول سے نکل کر آئی تھی اور اب برادرانہ اتحاد اور شرکت کے ساتھ زندگی گذارنے کی خواہش مند تھی۔

ابتدائی عیسائیت کے دور میں ہمیں شہول کے خلاف تعصب اور نفرت ملتی ہے۔
اس کی وجہ یہ بھی کہ یہ شہراہی تک روی کلچریا قدیم روایات میں جکڑے ہوئے تھے۔
اس لیے شہر میں چرچ تعمیر ہوئے کیکن یہ بھی شہر کی زندگی میں الجھ کر رہ گئے اس لیے
وہ لوگ کہ جو ند جب پر پوری طرح سے عمل پیرا ہونا چاہتے تھے انہوں نے شہوں کو
چھوڑ کر صحراؤں کا رخ کیا جمال خانقابیں بنا کر خود کو شہر کی آلودہ زندگی سے دور کر لیا۔
اس طرح چرچ اور خانقاہ دو ادارے اور مختلف رتجانات کے علمبردار بن گئے چرچ بنیادی
تعلیمات سے منحرف ہوا والت و اقتدار سے فائدہ اٹھانے لگا۔ جبکہ خانقاہ کہ راہب شہر
کے ہنگاموں سے دور والت و اقتدار کی ہوس سے برگانہ شمائی میں عبادت میں مصوف
ہوئے۔ یہ عورتوں اور بشپوں سے دور شھے کہ جو خواہشات اور طاقت کی علامتیں۔
ہوئے۔ یہ عورتوں اور بشپوں سے دور شھے کہ جو خواہشات اور طاقت کی علامتیں۔

عیمائیت میں خانقاہ کی زندگی بڑی اہم رہی ہے۔ یہ خانقابیں صحراؤں 'پاڑوں یا جنگوں میں ہوتی تھیں۔ ان میں رہنے والے ایک براوری کی مانند ہوتے تھے جو اپنا زیادہ وقت عبادت و ریاضت میں گذارتے تھے گر اپنی ضروریات کے لیے یہ کھیتی باڑی بھی کرتے تھے 'مولیٹی بھی پالتے تھے اور غذا کے معالمہ میں خود کفیل تھے۔ ریاضت و

عبادت کے ساتھ ان کا وقت مطالعہ میں بھی گذر آ تھا۔ اس لیے انہوں نے تاریخ کے لیے اہم اور معلوماتی ریکارڈ چھوڑا ہے۔

ترک دنیا' راببانہ زندگ' فقر اور غربت کی دجہ سے معاشرے میں ان کے لیے عزت و احترام پیدا ہوا۔ اگرچہ وہ شہول سے دور تھ گر شہر کے لوگ ان کے پاس برکت کے حصول کے لیے جاتے تھے۔

(3)

چوتھی اور پانچویں صدی میں روم کے شہر میں تبدیلی آئی۔ اب یہ رومی امپاڑکا مرکز نہیں رہا تھا، بلکہ اس میں ذہبی اتھارٹی کا تسلط ہو گیا تھا۔ میونپل عمارتوں کی جگہ چرج کی عمارتیں وجود میں آگئیں جنہوں نے شہر پر اپنا تسلط قائم کر لیا۔ رومی امراء کی جگہ بشپ حضرات اہم اور صاحب افتدار ہو گئے۔ بوپ لیو (460-440) نے روم کے بارے میں کما کہ یہ مقدس جگہ اب مقدس لوگوں کی رہائش ہے اور اسے یہ ورجہ بارے میں کما کہ یہ مقدس جگہ اب اس پر دنیاوی بادشاہوں کی جگہ ذہب کی حکومت سینٹ پیٹر کی وجہ سے ملا ہے۔ اس اس پر دنیاوی بادشاہوں کی جگہ ذہب کی حکومت ہے۔ اس کو بادشاہوں نے جنگ و جدل اور فتوحات کے ذریعہ جو عظمت دی تھی، اس سے زیادہ ذہب نے برامن طریقہ سے اسے جاہ و جلال عطاکیا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہ شہر "تھیوپولس" یعنی ذہبی شہر بن گیا۔

پوپ لیونے معاشرہ کو فہ ہی بنانے اور اس میں رائخ العقیدگی پیدا کرنے کے لیے اس پر زور دیا کہ لوگ خیرات کریں اور روزہ رکھیں۔ چرچ کا کام یہ ہے کہ وہ غریبوں کی مدو کرے۔ اس نے کما کہ ہر موسم میں ایسے دنوں کا انتخاب کیا جائے کہ جن میں غریبوں کے لیے چرچ آتے غریبوں کے لیے چرچ آتے ہیں وہ امداد کے لیے چرچ آتے ہیں' للذا چرچ کے عمدیداروں کا یہ فرض ہے کہ وہ خیرات کو تقسیم کریں۔

اس سے معاشرہ میں چرچ اور اس کے عمدیداروں کے اثر و رسوخ میں اضافہ ہوا کیونکہ انہوں نے خیرات و صدقے تقتیم کرنے کی ذمہ داری لے کر ایک اہم ساجی خدمت کو قبول کرلیا۔

اس کے ساتھ ہی چرچ کی کوشش تھی کہ معاشرے میں اب تک روی کلچرکے جو

اثرات ہیں انہیں ختم کیا جائے۔ اس مقصد کے لیے اس نے ان کے خلاف متوازی ندہی تقریبات کو رواج دیا تھا کہ لوگ پرانے تہواروں کو چھوڑ کر ان کے ندہبی تہواروں میں شریک ہوں۔

ابتدائی دور میں عیسائیوں کے مقدس مقالمت وجود میں نہیں آئے تھ' بلکہ اس کے مقابلہ میں روی اور قدیم دور کے فربی و مقدس مقالت و زیارت گاہیں تھیں۔
اس لیے پہلی کوشش یہ تھی کہ ان مقالت کے اثر کو کیسے زائل کیا جائے؟ اس لیے اس پر زور دیا گیا کہ خدا انسان کے دل میں ہے' الغذا اس کے لیے ضروری نہیں کہ وہ پہاڑیوں' ستاروں' سورج یا چاند کی طرف دیھے۔ اگر خدا سے دعا مانگنا ہے تو ضروری نہیں کہ کسی مقام پر جاکر مانگی جائے' اس کے لیے اپنے دل کی صفائی ضروری ہے اور نہیں کہ کسی مقام پر جاکر مانگی جائے' اس کے لیے اپنے دل کی صفائی ضروری ہے اور پھر جہاں چاہو دعا مانگو' خدا اس کو سنے گا۔ کیونکہ جو تمہاری سنتا ہے وہ تمہارے دل میں رہتا ہے۔ اس نقطہ نظر سے عمارت' یا کسی جگہ کے مقدس ہونے سے انکار کیا گیا۔ چرچ' ممبیل کی طرح خدا کی جگہ نہیں' خدا ہم جگہ ہے' عمارت کی حقیقت صرف یہ ہے چرچ' ممبیل کی طرح خدا کی جگہ نہیں' خدا ہم جگہ ہے' عمارت کی حقیقت صرف یہ ہے کہ اس میں اس کے ماننے والے جمع ہوتے ہیں۔

لیکن چوتھی صدی میں اس نقطہ نظر میں تبدیلی آئی اور عیمائیت نے اپنے مقدس مقامات بنانا اور ان کو زیارت کی شکل دینا شروع کر دی۔ اب جگہ جگہ اولیاء کے تیمکات' زیارت گاہیں بن گئیں۔ آہستہ آہستہ انہوں نے رومی عمد کے مقدس مقامات کی جگہ لے لی۔

اس کے ساتھ ہی عیسائیت میں شداء کو عزت و احرام کا مقام دیا گیا۔ ان میں سے اکثر وہ شداء سے کہ جو روی عمد میں اپنے فدہب و عقیدہ کی خاطر مارے گئے سے شداء کی علامت ہر فدہب میں برای اہم ہوتی ہے۔ کیونکہ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں کہ جنہوں نے اپنے ایمان اور عقیدہ کی خاطر جان دی ہوتی ہے۔ حالات سے سمجھونہ نہیں کیا ہوتا ہے' اس لیے یہ عقیدہ اور ایمان کا مظربن جاتے ہیں اور ہم فدہب لوگوں نہیں کیا ہوتا ہے کہ ان لوگوں کے لیے ان کی ذات راہنمائی کا باعث ہو جاتی ہے۔ تاثر یہ دیا جاتا ہے کہ ان لوگوں نے محض اپنے اصولوں کی خاطر جان نہیں دی' بلکہ اپنے ہم فدہوں کی خاطر قربانی دی۔ اس لیے اب یہ براوری کا کام ہے کہ ان شداء کی یاد میں عمارتیں بنائیں' انہیں اس لیے اب یہ براوری کا کام ہے کہ ان شداء کی یاد میں عمارتیں بنائیں' انہیں

تقدس کا درجہ دیں اور ان کے تیرکات کی حفاظت کریں کیونکہ یہ تیرکات ان کی ذات سے متعلق ہونے سے نہ صرف بابرکت ہوتے ہیں بلکہ ان سے ان کی قربت ملتی ہے۔ اس لیے وہ شہر کہ جمال میہ یادگاریں بنائی گئیں اور ان کے تیرکات رکھے گئے وہ شہر اور تھے متبرک اور مقدس ہو گئے۔

اس وجہ سے قرون وسطیٰ میں ہر شرکی کوشش ہونے گئی کہ وہ اولیاء کے تیمکات
کو حاصل کرے۔ شہداء کے جسموں کے جھے شہوں میں آنے لگے اور چرچ میں انہیں
زیارت کی غرض سے رکھا جانے لگا۔ تیمکات کی اس موجودگی نے ماضی و حال کو ملا ویا۔
اس کے بعد سے چرچ کی وہی حقیقت ہو گئی کہ جو رومی دور میں شہل یا مندر کی ہوتی
تقی۔ اب یہ خدا کا گھر' تیمکات کا مرکز' اور شہداء کی یادگار ہو گئے۔ اس لیے جب تک
ان کی زیارت نہ ہو' نہ تو خواہشات پوری ہوتی تھیں اور نہ آخرت میں جزاکی امید
ہوتی تھی' ان حالات میں جنت کا دروازہ چرچ کے راستے ملنے لگا۔

مقدس مقالت اور فرہی عمارتوں کی وجہ سے عیمائی شہروں کی حالت و ہیئت بدل گئے۔ روی دور کے شہروں میں عوامی تفریح کے لیے جگہیں اور مقالت ہوتے تھے جیسے سرکس' کھیلوں کے میدان' جمام' فورم' فوارے' تلاب وغیرہ جمال لوگ فرصت کے او قات میں بطور تفریح جاتے تھے۔ اب ان کی جگہ چرچوں' زیارت گاہوں اور مقدس مقالت نے لے لی جس کا شہر کی ساجی زندگی پر کیما اثر پڑا۔ ان کی زندگی میں سیکولر تفریحات کی جگہ کہ جس میں آزادی اور جذبات کے ابھار کے مواقع تھے' اب فرہی رسوات نے لے لی کہ جس میں پر ہیزگاری' تقویٰ' اور خوشی و مسرت کے اظہار سے رسوات نے لے لی کہ جس میں پر ہیزگاری' تقویٰ' اور خوشی و مسرت کے اظہار سے زادی قویٰ میں یہ جس میں پر ہیزگاری' تقویٰ' اور خوشی و مسرت کے اظہار سے زادی تھی۔

جب شر مقدس زیارت گاہ بن گئے تو وہال زائرین کی آمد ہونے گئی' ان کی ہدایات کے لیے گائڈ بکس' نقشے' اولیاء کے مجزول پر مشمل کابیں' تصاویر وغیرہ بازاروں میں آگئیں۔ والیسی پر بیر زائرین اپنے ساتھ تحفے لے جاتے تھے' جس کی وجہ سے تجارت کا رخ بھی ذہب کی طرف ہو گیا اور ان چیزوں کی مانگ بردھ گئی کہ جن کا تعلق اولیاء' ان کے تمرکات اور ان کے مجزول سے ہو۔

اس مطالعہ سے اندازہ ہو تا ہے کہ ابتدائی دور میں عیمائیت کو اپنی شاخت بنانے

میں کیا دشواریاں تھیں۔ اس کو قدیم کلچر اور روایات کو ختم کرکے ان کی جگہ ایک متوازی کلچر بنانا تھا اور بعض حالات میں قدیم کلچر کو ختم کرکے عیمائی کلچر کو فروغ دینا تھا' روعمل آہستہ آہستہ ہوا' یمال تک کہ رومی عہد کی چند نشانیاں رہ گئیں جنہیں یا تو عیمائیت میں ضم کر لیا گیا' یا ان کے اثر و اہمیت کو کم کر دیا گیا' نتیجہ یہ ہوا کہ قرون وسطیٰ میں سیکولر کلچر کا خاتمہ ہوا اور اس کی جگہ خربی کلچر اس شدت سے آیا کہ اس فرد اور معاشرہ کو پوری طرح سے اپنی لپیٹ میں لے لیا۔



## كيتھولك چرچ اور اصلاح مذہب

آریخ کے مطالعہ کے بعد ہم دیکھتے ہیں کہ جب کوئی ادارہ مضبوط و منتحکم ہو جاتا ہے تو وہ اپنے دائرہ کو وسیع کرتا رہتا ہے، لیکن وقت کے ساتھ رونما ہونے والی تبدیلیوں اور طالت کے مطابق نہ تو خود کو ڈھالتا ہے اور نہ ہی بدلتا ہے۔ تیجہ یہ ہوتا ہے کہ ادارہ اور زمانے کے مطابق نہ تو خود کو ڈھالتا ہے اور نہ ہی بدلتا ہے۔ اگر اس ادارہ کے کردار کو چیلنج نہیں کیا جائے تو اس میں رعونت پیدا ہو جاتی ہے، جس کے تحت وہ اپنے مخالفین کو دبانے اور کچلنے میں مصوف ہو جاتا ہے۔ چیلنج کے نہ ہونے کی وجہ سے اس میں بدعنوانیاں پیدا ہو جاتی ہیں، اور اس سے متعلق افراد اپنے مفادات کے لیے اس میں بدعنوانیاں پیدا ہو جاتی ہیں، اور اس سے متعلق افراد اپنے مفادات کے لیے اس کی طاقت و افقیارات کو استعال کرتے ہیں۔ یہ صورت عال پورپ میں چرچ کے عمدیدار اس ادارے کی تھی کہ جو حالات کے تحت آہت آہت اس بقدر طاقت ور ہوا کہ روم کا بیش بیشی "بلائے اعظم" بن کر عیسائی دنیا کا روحانی باپ ہو گیا، اور چرچ کے عمدیدار اس قدر بافقیار ہوئے کہ یورپ کے عمران ان کے سامنے نے بس ہو کر رہ گئے۔ انہیں وجوہات کی بنا پر ایک مرحلہ وہ آیا کہ جب "چرچ" ریاست اور عام لوگوں کے لیے ایک بوجھ بن گیا، اس کی بدعنوانیاں اس قدر بردھیں کہ بالا نز اس کے اختیارات اور افتدار کو تحکیک اصلاح نہ بہ میں لوٹھر نے چیلنج کیا۔ جس کے نتیجہ میں چرچ دو فرقوں میں تقسیم ہو گیا۔

کیتھولک چرچ کے لیے یہ ایک برا صدمہ تھا'کونکہ نے فرقے نے اس کے موحانی مانے والوں کی ایک بری تعداد کو اس سے علیحدہ کر دیا'جس کی وجہ سے اس کی روحانی طاقت و اقتدار کم ہو گیا۔ کسی بھی ندہب یا فرقہ کے لیے مانے والوں کی تعداد کا کم ہونا اس کے لیے والوں کی تعداد کا کم ہونا اس کے لیے وہ نے بچائے اس کے کہ وہ ناس کے لیے چینے ہو تا ہے۔ اس لیے رومن کیتھولک فرقے نے بجائے اس کے کہ وہ خاموش ہو کر بیٹھ جاتا' اس کا تجزیہ کیا کہ آخر یہ سب پچھ کیوں ہوا؟ اور اس کو جو نقصان پنچا ہے اس کی تلافی کیسے کی جائے؟ اس کے مانے والوں میں جو بے چینی اور

شک و شبهات پیدا ہوئے ہیں' ان کو کیسے دور کیا جائے؟ اس موضوع پر آر۔ پو' چیا' سیا (R. Po- Chia Hsia) نے

The World of Catholic renewal, 1540-1770 (1998)

میں اس ردعمل کا تجزیہ کیا ہے کہ جو کیتھولک فرقہ پر تحریک اصلاح ندہب کے نتیجہ
میں ہوا تھا۔ اس ردعمل کے طور پر کیتھولک فرقہ میں جو تحریک اٹھی 'جے عام طور پر
میں بوا تھا۔ اس ردعمل کے طور پر کیتھولک فرقہ میں جو تحریک اٹھی 'جے عام طور پر
ماریخ میں ''کاؤنٹر ریفار میشن' (Counter Reformation) یا تحریک اصلاح ندہب کا
ردعمل کما جاتا ہے،۔ یہ اصطلاح 1770 کی دہائی میں استعال ہونا شروع ہوئی تھی۔ جب
کہ خود کیتھولک چرچ والے اس اصطلاح کے مخالف ہیں'کیونکہ ان کی دلیل بیہ ہے
کہ خود کیتھولک چرچ میں جو اصلاح کی تحریک چلی وہ پروٹسٹنٹ فرقہ کے ردعمل میں
نہیں تھی بلکہ ان کے اندرونی تقاضوں کی وجہ سے تھی' اس لیے وہ اس تحریک کو ''
کیتھولک ریفارم" ''کیتھولک ریفارمیشن" یا ''کنفیشنل انج" (اعترافاتی
کیتھولک ریفارمیشن '' یا ''کنفیشنل انج" (اعترافاتی
عمد) کہتے ہیں۔ ان اصطلاحات سے وہ اپنے فرقہ کی آزادی اور اس کی اصلاحات کو
دوسری تحریکوں سے غیر مشروط لمانتے ہیں۔

(Council of Trent) بہولک جرج نے "کونسل آف ٹرینٹ" (Council of Trent) بلوائی کہ جس میں چرچ کی اصلاحات پر بحث و مباحثہ ہو۔ اس کے بتیجہ میں چرچ نے جو اقدامات اٹھائے۔ ان میں ایک بیہ تھا کہ ایسی کابوں پر مفلٹوں اور تحریوں پر پابندی عائد کی جائے کہ جن میں چرچ کے ظاف مواد ہو' یا جو عیسائی عقیدے کے ظاف ہوں۔ اس مقصد کے لیے 1557ء میں چرچ "انڈیکس" کے نام سے ممنوع شدہ کابوں کی فہرست چھاپا تھا۔ اس کے ساتھ ہی "اکوئیزیٹن" کے محکمے کو اور زیادہ اختیارات دیئے گئے کہ وہ کیشولک عیسائیوں کے عقیدے اور کروار پر نظر رکھ' اور جو منحفین جین' ان کو گرفت میں لاکر انہیں سزا دلوائے۔ کیشولک چرچ کا غصہ یبودیوں پر بھی اترا۔ انہیں کما گیا کہ وہ عیسائیوں کی آبادیوں سے علیحدہ "گیسٹوز" میں رہیں' اور اینی بہیان کے لیے فاص قدم کے بچ اپنے لباس پر لگائیں۔ پروٹسٹنٹ فرقے کے اثرات اپنی بہیان کے لیے فاص قدم کے بچ اپنے لباس پر لگائیں۔ پروٹسٹنٹ فرقے کے اثرات کی بہیان کے لیے فاص قدم کے بچ اپنے لباس پر لگائیں۔ پروٹسٹنٹ فرقے کے اثرات کی بہیان کے لیے فاص قدم کے بچ اپنے لباس پر لگائیں۔ پروٹسٹنٹ فرقے کے اثرات کو روکئے کے لیے ان کا کمل بائیکاٹ کیا گیا۔

ان اقدامات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ کیتھولک چرچ خود اپنے وارُہ میں

محدود ہو گیا۔ اپنے عقیدے کو محفوظ رکھنے کے لیے ارد گرد نصیلیں کھڑی کرلیں' عدم رواداری' اور ندہی تختی کے ساتھ کوشش کی کہ اپنے ماننے والوں کو محصور کر کے رکھے اور ان پر دو مرے افکار و خیالات کا اثر نہ ہونے دے۔ ان اصلاحات نے کہتھولک فرقہ کو اور زیادہ محدود کر دیا۔

لیکن اس کے ماتھ ہی چرچ کو اس بات کا احساس ضرور تھا کہ ان کے اوارے میں اندرونی طور پر اصلاحات کی ضرورت ہے اس لیے اصلاحات کی جو تحریک چلی اس میں چرچ کے عہدیداروں کے اختیارات ور ان کی زندگی کے تمام پہلوؤں میں اصلاحات تجویز کی گئیں 'بشپ کی اتھارٹی کو اور زیادہ بردھلیا گیا ' اکہ روم سے ہر سلسلہ میں ایبل نہ کی جائے 'وہ پر سیٹس یا پاوری کہ جن کی شہرت خراب تھی ' انہیں برطرف میں ایبل نہ کی جائے 'وہ پر سیٹس یا پاوری کہ جن کی شہرت خراب تھی ' انہیں برطرف کر دیا گیا ' کیتھولک چرچ کے جتنے سلسلے (Orders) تھے ان میں اصلاحات کی گئیں ' فاص طور سے عورتوں کی خانقابوں پر کڑی گرانی شروع ہوئی۔ ان اصلاحات کا مقصد یہ فاص کی جرچ کی بدعنوانیوں کا جو خیال لوگوں کے ولوں میں بیٹھا ہوا تھا اسے دور کیا جائے۔ اور اس کے نقدس کو دوبارہ سے بحال کیا جائے۔

کیتھولک چرچ میں اصلاح کی تحریک کو آگناش لوئیلا (Ignatious Loyola)

نے اس وقت اور زیادہ برحمایا کہ جب اس نے 1540ء میں سوسائٹی آف جیسو کش (Jesuits) قائم کی۔ اس کے ابتداء میں ۱۱ اراکین تھے، گر اس کی وفات کے وقت یہ تعداد برجھ کر ہزار ہو گئی تھی۔ جو بعد میں لاکھوں تک پہنچ گئی۔ سوسائٹی کے ممبرز عقیدے اور خدمت کے جذبہ سے سرشار تھے اور ذرہب کی خدمت کے لیے انہوں نے جان و مال سب کی قربان کی۔ سوسائٹی نے کیتھولک عقیدہ کی تبلیخ اور لوگوں میں اس کے لگاؤ کے لیے، دو سرے ذرہبی سلسوں سے الگ ہٹ کر کام کیا۔ بجائے اس کے لگاؤ کے لیے، دو سرے ذرہبی سلسوں سے الگ ہٹ کر کام کیا۔ بجائے اس کے کہ وہ خود کو عبادت میں مصروف رکھیں، وعائمیں مائٹیس، اور اپنا وقت خانقابوں میں گزاریں، انہوں نے گلیوں، ہم بہتالوں، قید خانوں، اور غیر ملکوں میں جا کر ذرہب کی تبلیخ کی۔ وہ متحرک سوسائٹی تھی کہ جو ہر وقت دو سری جگہ آتی جاتی تھی اور لوگوں میں خربی عقیدت کو گہرا کرنے میں مصروف تھی۔

کیتھولک عقیدہ کے فروغ کے لیے سوسائٹ نے دو اہم کام سرانجام دیئے: ایک تو ان کی مشنری سرگرمیاں' دوسرے تعلیم کے میدان میں ان کے کام- 1540ء میں

فرانس زیور (Francis Xavier) وہ پہلا مشنری تھا کہ جو ہندوستان آیا' اس کے بعد آنے والی دو صدیوں میں تبلیغ کے کئی مشن غیریورپی ملکوں میں گئے۔ جلیان میں انہوں نے ہزاروں نوگوں کو عیسائی بتایا' چین میں یہ فدہب کے ساتھ یورپی کلچرکو بھی لے کر آئے۔ ہیانوی اور پر سکیری لاطبی امریکہ میں انہوں نے مقامی آبادی کو عیسائی بنانے کا سلسلہ شروع کیا۔ وہ جمال جمال گئے انہوں نے فدہب کی تبلیغ کے ساتھ ساتھ مقامی نبانوں' رسم و رواح' آریخ اور سیاست کا بھی مطالعہ کیا۔ غیریورپی ملکوں میں تبلیغ کرنے کا سب سے بوا مقصد یہ تھا کہ یورپ میں انہوں نے پروٹسٹنٹ فرقہ کی وجہ سے کرنے کا سب سے بوا مقصد یہ تھا کہ یورپ میں انہوں کے پروٹسٹنٹ فرقہ کی وجہ سے جو نقصان اٹھایا ہے' اب یورپ سے باہر لوگوں کو کیتھولک فرقہ میں لا کر اپنے پروکاروں کی تعداد کو بردھایا جائے آکہ اس نقصان کی تلائی ہو۔

غیر ملکوں میں تبلیغ کے ذریعہ اپنے پیروکاروں کی تعداد بدھانے کے ساتھ ساتھ ساتھ سوسائٹی کے اراکین نے اٹلی اور فرانس کے گاؤں اور دیمانوں میں جاکر وہاں کیتھولک عقیدے کے بارے میں لوگوں میں تبلیغ کی' اس کے علاوہ انہوں نے پروٹسٹنٹ ملکوں میں کیتھولک مشنز قائم کیے' ناکہ وہاں جو کیتھولک عقیدے کے لوگ ہیں ان کی مدد کریں۔

سوسائی کا دو سرا اہم کارنامہ تعلیم کے شعبہ میں ہے۔ یہاں انہوں نے ذہبی اور سیکولر دونوں قسم کی تعلیم میں جوش و خروش سے کام کیا۔ ان کی علیت کی وجہ سے سوسائی کے علاء کو یونیورسٹیوں میں لکچرز کے لیے بلایا جاتا تھا۔ بعد میں سوسائی نے اٹلی اور جرمنی کے کئی شہوں میں اپنے تعلیمی ادارے قائم کیے۔ جلد ہی تعلیم کے میدان میں ان کی مانگ براہ گئی اور میدان میں ان کی مانگ براہ گئی اور عمرانوں ' تاجروں' اور امراء نے ان سے مطالبات کرنا شروع کر دیئے کہ وہ ان کے علاقوں میں تعلیمی ادارے کھولیں۔ ان کی تعلیمی سرگرمیاں صرف یورپ تک محدود نہیں رہیں بلکہ مکاؤ' جنوبی چین' پیرو اور دو سرے غیریورپی ملکوں میں بھی ان کے قائم کردہ تعلیمی ادارے مشہور ہو گئے۔

ایک دو سرا سلسلہ جس نے کیتھو لک عقیدہ کے فروغ کے لیے کام کیا وہ 1526ء میں قائم ہونے والا ''کاپو چین'' (Capuchins) تھا۔ انہوں نے ساجی خدمت کے سلسلہ میں شہرت حاصل کی' جب میلان میں 77-1576ء میں پلیگ کی بیاری پھیلی تو انہوں نے وہا سے متاثر لوگوں کی مدد کی- یہ وہ وقت تھا کہ جب شمرسے دولت مند اور بااثر لوگ بیاری سے ڈر کر بھاگ گئے تھے۔ 1629ء میں جب اٹلی میں ایک اور بلا آئی تو انہوں نے بیاروں کی تیار داری کی- 1636ء میں جب برگنڈی میں بلیگ آیا تو سلسلہ کے اراکین بیاروں کی تیار داری کرتے ہوئے 80 کے قریب اراکین خود بیاری سے مرکے۔

اس کے علاوہ اس سلسلہ کے اراکین نے اٹلی کے شہروں میں غریبوں کی مدد کے لیے ادارے قائم کیے ایسی دکانیں کھولیس کہ جہاں سے غریبوں کو سے داموں اشیاء فراہم کی جاتی تھیں۔ قبط کے زمانے میں غلہ کی فراہمی کے لیے اناج کے گودام قائم کیے۔ اور لوگوں کو بلا سود چھوٹے قرضے دینے کا سلسلہ شروع کیا۔ ان کا کام صرف ساجی خدمات تک محدود نہیں تھا، بلکہ یہ گاؤں اور دیماتوں میں جاکر کسانوں اور کاشتکاروں کو خدمات تک محدود نہیں تھا، بلکہ یہ گاؤں اور دیماتوں میں جاکر کسانوں اور خاندانی خرب کے سادہ اصول بتاتے تھے۔ ان کے بھڑوں کا فیصلہ کرتے تھے، اور خاندانی بنازعات دور کرتے تھے۔ اس وجہ سے کاپوچین سلسلہ کے لوگوں کی بوپ، عکمرانوں، اور بادشاہوں نے مدد کی، بلکہ بہت سے امراء ان کے سلسلہ میں شامل ہو گئے۔

کیتھونگ چرچ نے اپنی اصلاح کے سلسلہ میں جو اور قدم اٹھایا 'وہ جنی زندگ کے بارے میں تھا۔ اس سے پہلے چرچ کے عمدیداروں کی جنسی زندگ کے بارے میں کئی اسکنڈلز مشہور ہوئے تھے۔ عورتیں جو بطور مشنز کے خانقابوں میں رہتی تھیں۔ ان میں سے اکثر کا تعلق امراء کے گھرانوں سے ہو تا تھا۔ وہ جائداد اور دو مری وجوہات کی بنا پر انہیں کونوینٹ میں بطور ٹن داخل کرا دیتے تھے ٹاکہ ان کی شادی نہ ہو 'گر ان کے آرام کی خاطر انہیں تمام سمولتیں دیتے تھے۔ ان کی ملاقاتوں پر بھی پابندیاں نئیں تھیں 'اس وجہ سے ان کے تعلقات باہر کے مردوں سے ہو جاتے تھے۔ اب پر فرد کو جنسی زندگ سے دور کرو شنٹ فرقے کے وجود میں آنے کے بعد کیتھولک چرچ خود کو جنسی زندگ سے دور رکھ کریاک صاف ہونا چاہتا تھا' کیونکہ اس کے عمدیداروں کے لیے تجرد لازی تھا' اس لیے ان کی شاخت کے لیے جنسی زندگ سے دوری لازی تھی۔ لانڈا اب جب عورتوں کو نن بنایا گیا تو ان کی پھیلی آزادی کو ان سے چھین لیا گیا۔ نئی اصلاحات میں ان پر لوہ کی جالیاں لگا زیادہ پابندیاں تھیں۔ کونوینٹ کی دیواریں اونچی ہو گئیں' دروازوں پر لوہ کی جالیاں لگا دی گئیں' ان کی ملاقاتوں پر پابندیاں عائد کر دی گئیں' دروازوں پر لوہ کی جالیاں لگا دی گئیں' ان کی ملاقاتوں پر پابندیاں عائد کر دی گئیں۔ جرچ کو عورتوں سے جو خوف

اور ڈر تھا' اس کے تحت اس کی بیہ پالیسی تھی کہ انہیں دور اور علیحدہ رکھا جائے گاکہ بیہ مردول کو لبھانہ سکیس' اور کونوینٹ نہ صرف امراء کی عزت کا تحفظ کر آتھا' بلکہ ان کو دنیاوی معاملات سے دور رکھ کر معاشرے کو ان سے محفوظ رکھتا تھا۔

کیتھولک چرچ نے ان اقدامات کی وجہ سے آہت نہ صرف ہے اندرونی طور پر اصلاحات کے ذریعہ چرچ کو بہتر بنایا ' بلکہ غیر یورپی ممالک میں مشنری کی کوشٹوں سے ایک بری تعداد کو عیسائی بنا کر اپنی تعداد میں اضافہ کیا۔ اس کا اندازہ کیوشٹوں سے ایک بری تعداد کو عیسائی بنا کر اپنی تعداد میں مشنری تھا ' اس کی تحریر سے ہو تا ہے کہ جس میں وہ اسپین کے باوشاہ فرڈ یسٹڈ اور ملکہ ازابیلا کی کوشٹوں کی تعریف کر تا ہے کہ انہوں نے اسپین کو مسلمانوں ' یہودیوں ' اور بت پرستوں سے پاک صاف کر دیا۔ اس اس کی خواہش تھی کہ ان کے جانشین مشنریوں کی جمایت کر کے پوری دنیا میں عیسائیت کو پھیلائیں۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ جب ہیانوی نئی دنیا کی مہمات پر گئے تو مسئری ان کے سائیت کو پھیلائیں۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ جب ہیانوی نئی دنیا کی مہمات پر گئے تو مشنری ان کے ساتھ تھے۔ مثلاً کورتے (Cortes) جب سینٹرل سیکسیو کی ہم پر گیا' اور فقت مشنریوں نے مقامی لوگوں کو عیسائی بنانے کی ہم جاری رکھی۔ پر تگیز نو آبادیات کی ماتھ وقت مشنریوں نے مقامی لوگوں کو عیسائی بنانے کی ہم جاری رکھی۔ پر تگیز نو آبادیات کی ساتھ قصے اور لوگوں کو مجور کرتے تھے کہ عیسائیت کو افتیار کریں۔ اس طرح کولوئیل ازم شے اور لوگوں کو مجور کرتے تھے کہ عیسائیت کو افتیار کریں۔ اس طرح کولوئیل ازم شے لیکھیاؤ اور اسٹوکام میں کیتھولک مشنریوں کا بھی حصہ ہے۔

اس مطالعہ سے یہ واضح ہو تا ہے کہ جب اداروں کو زبردست چیلنج کا سامنا کرنا پر تا ہے تو کن اقدامات اور طریقوں کے ذریعے اپنے وجود کو باقی رکھتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں کہ ان کی شاخت بھی برقرار رہے اور وہ بدلتے تقاضوں کو بھی پورا کر سکیں۔۔

## یوریی کہانیوں کا ہیرو اور اس کی تشکیل

ہر قوم و معاشرہ میں اور ہر دور اور زمانے میں بچوں کی کمانیاں اپنی دکشی سنسنی خیری' اور تخیلات کی بلندی کی وجہ سے رکھیں کا باعث ہوتی ہیں۔ یہ بچوں کے تخیل کو حال سے ماضی اور بعض او قات ماضی سے بھی پرے لے جاتی ہیں۔ لیکن مید کمانیاں اینے پس مظریس معاشرے کے خیالات افکار ان کے تعقبات اور ان کی چیں ہوئی خواہشات کا مظر ہوتی ہیں اور یوں دیکھا جائے تو یہ اپنے معاشرے کی پوری طرح سے عکاس کرتی ہیں۔ ان کمانیوں کا مرکزی کردار مرد جیرو ہو تا ہے جو بمادر ، جری ، انساف پند' بااصول' مظلوموں کا حامی' اور سربرست ہوتا ہے۔ جو خیر کی خاطر لڑتا ہے' اپنی جان خطرے میں ڈالٹا ہے' اور بالاخر تمام مشکلات پر قابو پاتے ہوئے فتح مند و كامياب مو جانا ہے۔ يج جب ميروكى مملت كے بارے ميں برھتے ہيں' اس ك كردار اور خوبيوں كے بارے ميں جانتے ہيں تو يہ جيرو ان كى زندگى كا ماؤل بن جاتا ہے۔ آنے والی زندگی میں کمانیوں کے بیہ جیرو ان کے کردار کی تشکیل' اور ان کے عمل میں اہم حصہ لیتے ہیں۔ کیا کمانیوں کے بیہ ہیرو ایک اعلیٰ و اخلاقی کروار پیش کرتے ہیں؟ ایک الیا کردار کہ جو بچ کو تمام تعصبات سے بالاتر ہو کر انسانی بنیادوں پر سوینے پر مجبور كرے اور يا يه جيرو بھى ائے معاشرے كى طرح كسى ايك طبقه كى بالادسى اور اس طبقه کی اقدار کی راہمائی کرتے ہوئے طبقاتی اداروں اور روایتوں کی بالادسی جاہتے ہیں۔ اس موضوع پر آسریلیا کی ایک اسکالر مارگرے ہوری بان (Margery Hourihan) نے اپنی کتاب (Margery Hourihan) میں مغرب کی ان کمانیوں کا تجربیہ کیا ہے کہ جو بچوں (اور بروں میں بھی) میں بری مقبول ہیں۔ ساتھ ہی اس نے کمانیوں کے ان میروز کے گرد تعقبات اور نسل پرسی کا جو ملمع چڑھا ہوا ہے اسے بھی ا تارا ہے اور ان کی اصلی حقیقت اور چروں کو بے نقاب کیا ہے۔ اس نے خاص طور سے جن کمانیوں کا تجزیبہ کیا ہے ان میں اوڑ یس

(Odyssious)' ہے من اینڈ دی گولڈن فلیس (Jason and the Golden Fleece)' انتشس آف دی راؤنڈ یو وولف (Beowoulf)' مینٹ جورج (Saint George)' نائشس آف دی راؤنڈ نیبل (Knights of the Round Table)' رابن من کوزو' اور پیٹر ریبٹ وغیرہ کے علاوہ اور دو سری کمانیاں ہیں۔

اس کا کمنا ہے کہ ان کمانیوں کا اگر بغور مطالعہ کیا جائے تو ان میں جب ہیرو وحثی و جنگلی لوگوں سے لڑتا ہوا' مہمات کے خطروں سے گزرتا ہوا کامیاب ہوتا ہے' تو در حقیقت اس میں جو عضر چھیا ہوا ہے وہ پدرانہ نظام کا ہے کہ جس میں مرد طاقت و قوت کی علامت ہے' جو ہر حالت میں کامیابی سے ہمکنار ہو تا ہے۔ ان کمانیوں میں تمذیب اور وحثی بن کے درمیان ایک کش کمش ہوتی ہے' یا یوں بھی کہیں کہ نظم و صبط اور انتشار عبر اور شر استدلال اور جذبات کے درمیان تصادم مغرب و مشرق کی نمائندگی کرتے ہیں۔ اس تصادم اور کش کمش کو اس طرح سے بیان کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ رویے مشرق و مغرب میں پیدائش طور پر موجود رہتے ہیں' اس لیے ان دونوں کے در میان تمی قتم کی مفاہمت اور سمجھونہ ممکن ہی نہیں ہے۔ کیونکہ ہیرو ہیشہ اپنے مخالف کو تمس نسس کر کے کامیاب ہو جاتا ہے۔ الندا مشرق و مغرب کے درمیان جو فرق اور دوری ہے اور اس کے نتیجہ میں جو کش کمش ہے' وہ مغرب کی فتح مندی' اور مشرق کی مکمل تاہی کی صورت میں ہو گی کیونکہ یہ دونوں اس قدر متضاد ہیں کہ ان میں مسمجھوتہ ہو ہی نہیں سکتا۔ اس فتم کے خیالات کمانیوں تک ہی محدود نہیں ہیں بلکہ علمی مقالات میں بھی ان کا اظمار ہو آ ہے ، جیسے بٹنگٹن کی "تمذیوں کے تصادم" میں جس کو بہت پلیٹی دی گئی اور اس موضوع پر کافی بحث و مباحث کرائے گئے۔ تاکہ مشرق اور مغرب کے درمیان فرق واضح ہو۔ اور مغرب کی فقع کو تہذیب کی فقع تسلیم کر کیا جائے۔

مغرب میں کمانیول کے ہیرو کی چند خصوصیات یہ ہیں۔

ہیرو سفید فام انگریز' امریکی اور یورپی ہو تا ہے۔ یا تو مہم میں کوئی ایک اور مرد
 اس کے ساتھ ہو تا ہے یا وہ مہم جوؤں کی جماعت کا رہنما ہو تا ہے۔

وہ اپنے مہذب معاشرہ کے نظم و صبط اور آرام و سکون کو چھوڑ کر جنگلوں'
 صحراؤں اور ریگتانوں میں جاتا ہے تاکہ اپنے مقاصد کی پھیل کر سکے۔

سید ویراند که جو اس کی مهم کا مرکز ہوتا ہے وہ جنگل بھی ہو سکتا ہے' تصوراتی سرزمین بھی' یا زمین کے علاوہ کوئی اور دو سرا سیارہ۔ افریقہ یا اس دنیا کی کوئی غیر بور پی سرزمین۔ وہ جمال بھی جاتا ہے وہال تر تیب و تنظیم مفتود ہوتی ہے اور گھر جیسا تحفظ نہیں ہوتا ہے۔ یہاں پر خطرناک اور جادو سحرکی چیزوں سے اس کا سابقہ پڑتا ہے۔

ہیرو اپنی مہم کے دوران خطرات سے دوجار ہوتا ہے' اور شخت مخالفین و دشمنوں سے اسے نمٹنا پڑتا ہے۔ ان میں اژدہے اور دو سری عجیب و غریب مخلوقات ہو علق ہیں' ان میں جنگلی جانور' چربیلیں' جادو گرنیاں' بحری ڈاکو' جرائم پیشہ لوگ' جاسوس اور انجانی مخلوق بھی ہو سکتی ہے۔

ہیرو ان تمام خطرات پر قابو پا لیتا ہے کیونکہ وہ بہادر' جری' مت والا' عقل مند اور عزم کا پختہ ہو تا ہے۔ اس کو بھی بھی ان لوگوں سے مدد اور تعاون بھی ماتا ہے کہ جو اس کے کردار کی خصوصیات سے متاثر ہوتے ہیں۔

آخر میں جب وہ کامیاب ہو آ ہے تو اسے خزانہ ملتا ہے' یا وہ کسی خوبصورت فاتون کو قید سے چھڑا آ ہے جو کہ آخر میں اس کی بیوی بنتی ہے۔

جب وہ کامیابی کے بعد گھرواپس آنا ہے تو اس کا خیر مقدم کیا جاتا ہے۔
 کمانیوں میں ہیرو اور اس کا مخالف دو متضاد کردار کے حال ہوتے ہیں۔ مثلاً

شريف : بحرى داكو، بدمعاش

صاف : گندا عليظ

استدلالى : غيراستدلالى

ايماندار : دهوكه باز

قانون کا پابند : مجرم

ہیرو اور اس کے مخالف کے درمیان کی تضاد مغرب اور مشرق کے درمیان ابھر کر آتا ہے۔ ہنری کسنجر کا کہنا ہے کہ نیوٹن کے نظریات کی وجہ سے مغرب کے لوگوں کی سوچ اور فکر میں ترتیب اور نظم و ضبط ہے۔ مشرق میں چونکہ یہ نظریات پیدا نہیں ہوئے اس حلیے ان کی سوچ اور فکر میں انتشار اور بے ترتیبی ہے۔ الذا مغرب نے مشرق پر جو برتری حاصل کی ہے اس میں یہ عضرانتائی اہم رہا ہے۔ اس تضاد کو مغرب والے اس طرح سے دیکھتے ہیں:

دلیل : جذبات تمنیب : ویرانه

ترتيب : انتثار

ذبن (روح) : جم

کمانیوں میں مغرب کی برتری کی بنیاد دلیل' اور استدلال کو بتایا جاتا ہے۔ یونانی فلسفہ میں دلیل کو جذبات پر فوقیت دی گئی ہے' افلاطون دلیل کو انسان کا سب سے اہم وصف بتا تا ہے کہ جس کی وجہ سے انسان کی شناخت ہوتی ہے۔ دلیل سچائی اور دانش مندی کو حاصل کرنے میں مدو دیتی ہے اور یمی انسانوں اور جانوروں میں فرق قائم کرتی ہے۔ لیکن سے تمام انسانوں میں آیک جیسی نہیں ہوتی' خاص طور سے غلام اور عور توں میں اس کی کمی ہوتی ہے۔ اس وجہ سے یونانی مفکرین غلامی کو جائز قرار دیتے تھے۔ اور میں اور کورتوں کو مردوں کے تابع رکھتے تھے۔ ارسطو کا کمنا ہے کہ

مرد فطرنا" برتر اور عورت کم تر ہے 'اس کے اسے تھم چلانا چاہیے 'اور عورت کو تابع داری کرنا چاہیے۔ یہ اصول تمام انسانوں کے لیے ہے ۔... اس طرح وہ لوگ کہ جو ذبین (روح) کے بجائے جم کو استعال کرتے ہیں 'وہ فطرت کے قانون کے تحت غلامی کا درجہ رکھتے ہیں۔ اس لیے تمام کم تر مخلوق کی طرح ان کے لیے بہتر یہ ہے کہ اپنے آقا اور مالک کے ماتحت رہیں۔ ان کے لیے بہتر یہ ہے کہ اپنے آقا اور مالک کے ماتحت رہیں۔ ارسطو اپنی اس دلیل کو ایک اور جگہ اس طرح سے بیان کر تا ہے کہ: فلاموں میں کی بھی طرح کی غور و فکر کی صلاحیت نہیں ہوتی ہے مگر ان کے پاس کوئی اتھارٹی ہوتی۔ اگرچہ عور توں میں یہ ہوتی ہے مگر ان کے پاس کوئی اتھارٹی ہوتی۔ شہیں ہوتی ہے مگر ناپختہ۔ اس لیے ہر ایک کو اپنی حیثیت کے مطابق اس پر عمل کرنا چاہیے۔

ریناسال کے بعد جب یورپی اقوام نے دو سرے مکوں سے رابطے اور تعلقات قائم کیے اور دریافت شدہ مکوں پر قبضہ کیا تو انہوں نے یورپ کی برتری اور دو سری نسلوں کی کم تری کے نظریہ کو اپنے مفادات کے تحت استعمال کیا۔ مثلاً ڈیکارٹ کے فلفہ کو کہ استدلال اور فطرت دو متفاد چیزیں ہیں' جسے جسم اور ذہن علیحدہ علیحدہ ہیں۔ زہن کا کام ہے کہ جانے اور علم کو حاصل کرے اور اصامت 'جذبات اور تخیلات کو رو کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ لکلا کہ چونکہ یورپ کی اقوام زبنی طور پر دریافت شدہ مکوں کے لوگوں سے برتر ہیں 'لذا ان کا حق ہے کہ ان پر حکومت کریں 'نہ صرف یہ بلکہ اپنی صلاحیتوں کی وجہ سے یہ بھی ان کا حق ہے کہ وہ دنیا کے ذرائع کو اپنے لیے استعال کریں 'کیونکہ کم تر قوم میں یہ صلاحیت نہیں ہے کہ وہ ان ذرائع کو انسانی ترقی کے لیے استعال کر سکیں۔ اس لیے جب یورپی اقوام امریکہ اور آسٹریلیا گئیں تو انہوں نے وہاں کے باشندوں کو ختم کر کے ان کی زمینوں اور ذرائع پر قبضہ کر کے انہیں اپنے لیے استعال کیا اور یہ دعوی کیا کہ انہوں نے ان مکوں میں تمذیب و کلچر کو روشناس کرایا ہے اور ان کے یہ اقدامات انسانی تمذیب کی ترقی کے لیے ہیں۔

روش خیالی اور صنعتی انقلاب کے دور میں جو کمانیاں کھی گئیں' ان کا موضوع بھی ہی ہی تھی ان کا مرضوع بھی ہی تھی انقلاب کے دور میں جو کمانیاں کھی گئیں' ان کا موضوع بھی ہی تھی ان میں بھی مغرب کے پدرانہ معاشرے میں مرد کا برتر مقام' مغربی کلچر کی افضلیت' جذبات و احساسات کو انسانی کروری سجھنا' اور حملہ آوری و جارحانہ انداز کو مردائی تسلیم کرنا۔ ان کمانیوں کی ایک خاص بات یہ بھی ہے کہ ان میں سوال اور بحث کی کوئی شخبائش نہیں ہے' کیونکہ ان میں جو پچھ بھی ہے وہ صاف واضح' اور حلال ہے' ان میں خیرو شرکو سادہ طریقہ سے سمجھا جا سکتا ہے' اس لیے اس میں جو پچھ ہے اس کی بنیاد حقیقت بر ہے۔

اس دور کی کمانیوں میں خاص طور سے بورپی امپیریل ازم اور فقوطت کا جواز مانا ہے۔ ان کمانیوں میں میرو فاتح کی حیثیت سے اس طرح ابھرتا ہے کہ جیسے وہ ایک مافوق الفطرت ہتی ہو۔ بچ اس کے کارنامے پڑھ کر فخر اور جذبہ و جوش سے مغلوب ہو جاتے ہیں' گر پر یسکوٹ (Prescott) کی مشہور کتاب جس میں اس نے پیرو کی فتح کا ذکر کیا ہے جو کہ مہم جوؤں کی ایک جماعت اپنے لیڈر پیزارو (Pizarro) کی قیادت میں کرتی ہے۔ اس میں وہ بھوک' گری' محکن' ان سب پر قابو پاتا ہوا نظر آتا ہے۔ مصنف ان کے بارے میں لکھتا ہے کہ:

چند مٹھی بھر آدی' بغیر کھانے کے' بغیر لباس کے' تقریباً بغیر ہتھیاروں کے' اور اس سرزمین میں کہ جمال وہ جا رہے تھے اس کے بارے میں قطعی لاعلی' بغیر جمازوں کے جو انہیں لے جا سکیں وہ ہمندر کی ایک تنہا اور خاموش چٹان پر جمع تھے' ان کا مقصد ایک ہی تھا کہ وہ طاقتور اوپائر کے خلاف جنگ کر کے کامیابی و فتح حاصل کریں۔ کیا ہماوری اور شجاعت کی کوئی ایسی داستان ہے کہ جو اس سے بڑھے سکے؟

ان کمانیوں میں ایک اور سمیم جو یورپی معاشرے کی عکاسی کرتا ہے وہ طبقاتی تقیم کا ہے۔ اس سے مزدور و آقا علی و اونی زات پات کے فرق کو معاشرے کے نظم و ضبط اور ترتیب کے لیے لازمی قرار دیا ہے۔ اس کی مثال وہ فطرت سے دیتے ہیں کہ خدا نے کائنت میں سورج ' چاند' زمین اور ستاروں کو اپنی اپنی جگہ رکھ رکھا ہیں کہ خدا نے کائنت میں سورج ' چاند' زمین اور ستاروں کو اپنی اپنی جگہ رکھ رکھا ہے۔ اس طرح سے جانور' درخت اور انسان اپنا علیحدہ علیحدہ درجہ رکھتے ہیں۔ معاشرہ میں جم آجگی کے لیے ضروری ہے کہ ساجی ترتیب اور نظم و ضبط برقرار رہے اس کی مثال سطیم کو توڑنا دراصل خداء سے بعاوت اور کائنات میں انتظار پھیلانا ہے۔ اس کی مثال انگستان میں نیوڈر (Tudors) دور میں دعاؤں کی ایک کتاب سے ملتی ہے جو چرچ میں برقرار رکھنے یر زور دیا جاتا تھا۔

اگر اس دنیا سے بادشاہوں' شنزادوں' حکمرانوں' مجسٹریوں
اور جوں کو بٹا لیا جائے تو کوئی فحض بھی الیروں و ڈاکووں سے
محفوظ نہیں رہے گا'کوئی فحض نہ گھرپر آرام سے سو سکے گا اور
نہ اپنی بیوی' اور جائداد کو اپنے پاس حفاظت سے رکھ سکے گا۔
اس طرح لوگوں میں ڈر اور خوف پیدا کیا جاتا تھا کہ اگر معاشرہ
سے اعلیٰ و ادنیٰ کی تقسیم ختم ہو گئ' اگر حکمرانوں کے افتیارات نہ
رہے تو اس کے نتیجہ میں معاشرہ ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہو کر انتشار
کا شکار ہو جائے گا۔

ان کمانیوں میں یہ بھی ایک اہم بات ہے کہ ان میں عورتیں کوئی خاص کردار ادا نہیں کرتیں۔ یہ کمانیاں ابتداء میں صرف لڑکوں کے لیے لکھی جاتی تھیں کہ جن کے ہیرو ملاح' سمندری ڈاکو' اور مہم جو ہوا کرتے تھے۔ ان میں عورتیں بالکل غائب ہوتی تھیں۔ اگر عورتوں کا ذکر ہوتا تھا تو دیویاں' پریاں' جادو گرنیاں' یا چڑیلیں ہوتی تھیں۔ کمانی میں عور تیں مرد ہیرو کی مدد کرتی تھیں۔ جب عور تیں جادوگر نیوں کے روپ میں ہوتی تھیں تو ان کی تصویر اس طرح سے ہوتی تھی کہ وہ جھاڑد پر ہوا میں اڑ رہی ہیں۔ جادو ٹونے میں مصروف ہیں' ان کے ساتھ ایک کالی بلی ہے۔ اپنی جنس کے اعتبار سے وہ بے عقل ہے اور اس کا تعلق فطرت سے ہے جو کہ جذبات و احساسات سے متعلق ہے۔ عور تول کے بارے میں کی خیالات تھے کہ جن کی وجہ سے پندر ہویں سے ستر ہویں صدیوں میں یورپ میں ہزارہا عور تول کو جادوگر نیاں کہ کر اذبت سے قتل کیا یا زندہ جلایا گیا۔

مارگرے ہوری ہان نے یورپ و امریکہ میں بچوں کی کمانیوں کے اس پس منظر میں یورٹی تہذیب' اس کے عناصر' رویے' رتجانات اور ان کے نتیجہ میں نو آبادیات میں ان کی پالیسی' ان سب کا تجزیہ کیا ہے۔ اگر نچ ابتدائی دور ہی سے برتری و افضلیت اور اپنے بارے میں سچائی کے قابل ہو جائیں تو چھٹگی کی عمر میں ان کے یہ خیالات ان کی زندگی میں اہم کردار اوا کرتے ہیں۔

کمانیوں کا یہ رحجان بچوں تک ہی محدود نہیں رہا ہے، بلکہ سرد جنگ کے دوران جیمس بونڈ، ان کمانیوں کے ماؤل پر ایک ماڈرن میرو بن کر آتا ہے کہ جو شیطانی طاقتوں پر فتح پاتا ہے۔ یورپ امریکہ اب کمانیوں کے ساتھ ساتھ فلموں اور دو سری دستاویزات میں آج بھی اس برتری اور جارحانہ رویوں کی نمائندگی کر رہا ہے۔



## كولونيل ازم

کولونیل ازم یا نوآبادیاتی نظام کے بارے میں ہمارے ہاں دو نقطہ ہائے نظر تو عام ہیں: ایک تو یہ ہے کہ کولونیل ازم نے ہندوستان کی تہذیب' اس کی شاخت' اور اس کی معاثی خوش حالی کو نقصان پہنچایا' کیونکہ بنیادی طور پر کولونیل ازم کا اولین مقصد یمی تھا کہ جس ملک کو کولونی بنایا جائے اس کے ذرائع پر قابو پاکر انہیں اپنے فوائد کے لیے استعمال کیا جائے استعمال کیا جائے۔ استعمال کیا جائے در سے استعمال کیا جائے دو سرا نقطہ نظریہ ہے کہ کولونیل ازم کے متیجہ میں ہندوستان جدیدیت کے عمل میں دو سرا نقطہ نظریہ ہے کہ کولونیل ازم کے متیجہ میں ہندوستان جدیدیت کے عمل میں داخل ہوا' اس لیے اپنے فرسودہ ادارے اور روایات کو ختم کیا اور نئے زمانہ کے داخل ہوا' اس جو روشناس ہوا۔

یمال پر بیہ مختلف نظریات آپس میں عمراتے ہیں۔ ایک گروہ کا بیہ کہنا ہے کہ جب قومیں ترقی کرتی ہیں تو ترقی کا بیہ عمل ارتقائی ہو تا ہے۔ حالات اسے مجبور کرتے ہیں کہ وہ ان روایات اور اداروں کو توڑے کہ جو اس کی راہ میں رکاوٹ بن رہے ہیں۔ انذا ترقی کے لیے اندرونی قوتوں' اور توانائیوں کی ضرورت ہوتی ہے جو قوموں کو مجلی سطح سے اوپر کی سطح پر لے جاتی ہیں۔ دو سرا گروہ کہنا ہے کہ جب تک قومیں مغرب کے ماڈل کو اختیار نہیں کریں گی اس وقت تک وہ ترقی نہیں کر سکیں گی۔ مغرب کے ماڈل کا فائدہ بیہ ہے کہ ترقی کا عمل' ہماری نگاہوں کے سامنے ہے' راہ متعین ہے' صرف اس پر چانا اور عمل کرنا ہے۔

روایتی اور جدید روایات کے درمیان بحث و مباحث انظید و اجتمادی باتیں اندرونی و بیرونی عناصر اور ان کے اثرات کا ذکر کیے وہ اہم موضوعات ہیں کہ جن پر مورخ اسلی علوم کے ماہرین اور دانش ور مسلسل لکھ رہے ہیں۔ اس سلسلہ میں کولوئیل ازم کا موضوع مورخوں کے لیے خصوصیت سے کافی اہمیت افتیار کر گیا ہے کہ دیکھا جائے

کہ آخر کولونیل ازم کیوں کامیاب ہوا؟ وہ کون سے عوامل تھے کہ جن کی مدد سے اس نے خود کو مشخکم کیا؟ اور اس کے کیا اثرات ہوئے؟

اس موضوع پر برنارڈ- ایس- کوہن (Bernard S. Kohn) کی کتاب

(Colonialism and its Forms of Knowledge: The British in India-1997)

اہمیت کی حامل ہے۔ وہ کولونیل ازم کی اہمیت کو یمان سے شروع کرتا ہے کہ اس کے ذر لعبہ سے ہندوستان میں ریاست کا بورا ڈھانچہ بدلا۔ بیہ تبدیلی ہندوستان میں اس لیے آئی کہ خود یورپ تاریخی طور پر تبدیلی کے عمل سے گذر چکا تھا' اور جو کچھ اہل یورپ نے اینے تجربات سے سکھا تھا' ان تجربات کی روشنی میں وہ کولونیل معاشروں کو بدلنا چاہتے تھے۔ یورپ میں جدید ریاست کی تفکیل سے پہلے حکمران اپنی طاقت کے اظمار کے لیے جو ذرائع استعال کرتے تھے ان میں رسم تاجیوشی شاہی جلوس ، جمینرو تکفین کی رسومات 'اور مختلف موقعول پر ہونے والے جشن ہوتے تھے۔ ان کو کامیاب بنانے کے لیے جو لوگ حصہ لیتے تھے ان میں راہب' ذہبی علاء' مورخ' شاعر و اویب' مصور' مجسمه ساز اور ماہر تغیرات ہوتے تھے۔ لیکن جب برانی ریاست کی جگہ نئی اور جدید ریاست کی تشکیل ہوئی تو اس میں پلک اور آفیشل کے درمیان فرق ہوا۔ اب ریاست کا کام میر ہوا کہ لوگوں کو طاقت اور طاقت کے اظہار کے ذریعہ سے اطاعت گذار نہیں بنایا جائے' نہ ہی انہیں خوفزدہ کر کے قابو میں رکھا جائے' بلکہ انہیں علم کے ذرایعہ سے كنٹرول كيا جائے اس ليے اليي روايات اور ادارے بننا شروع ہوئے كہ جن كے ذريعيہ عوام پر نظر رکھی جاسکے۔ مردم شاری پیدائش و موت کا رجٹر ہونا۔ زبان کا معیار مقرر كر كے ايك رسم الخط كو جاري كرنا اور تعليم كے ذريعيد رياست كے خيالات و نظريات كو يھيلانا۔

لندا جدید ریاست کی تفکیل میں تاریخ، جغرافیائی علاقہ، اور وہاں کے رہنے والے لوگ شامل ہوئے۔ جب انگریز ہندوستان میں آئے اور انہوں نے اپنے سیاسی افتدار کو قائم کر لیا تو انہوں نے اپنے یورٹی تجربات کو ہندوستان میں آزملیا۔ اس میں انہوں نے ان تجربات سے بھی فائدہ اٹھایا کہ جو ہندوستان میں حاصل ہوئے تھے۔ لنذا کولوٹیل

ریاست میں برطانوی اور ہندوستانی دونوں روایات اور ادارے شامل تھے۔ مثلاً برطانیہ میں ہوم سروس کے لیے استعال کیا۔ میں ہوم سروس کے ماؤل کو انہوں نے اعترین سول سروس کے لیے استعال کیا۔ وکٹورین عمد میں تعلیمی اداروں کے ذریعہ جو وفادار شہری بنانے کا تجربہ تھا' اس کو ماؤل بنا کر ہندوستان میں تعلیم پر کنٹرول کیا گیا۔

ہندوستان 'ہن کے لوگ' اور ان کے رہن سمن 'رسم و رواج' اور عادات کو سمجھنے کے لیے انہوں نے واقعات ' تقائل اور دو سری معلومات کو اکٹھا کیا' یہ معلومات کر اکٹھا کیا' یہ معلومات کر تابوں' گزیٹرز' اور انظامیہ کی رپورٹوں میں جمع کی گئیں۔ خاص طور سے سروے یا پیائش کے افسر مقرر ہوئے کہ جنہوں نے ہرعلاقہ کی پیائش کی' کھیتی باڑی' آبادی وغیرہ کے بارے میں اعداد و شار جمع کیے۔ اس قتم کا ایک سروے بنگال میں 1765 میں کلائیو نے جیس رینل (Rennell) سے کرایا تھا۔ اس کے بعد سے جو علاقہ کمپنی کے قبضہ میں آیا وہل کا سروے کرا کے جانوروں' نباتات' قبائل' پیداوار' تاریخ' اور لوگوں کے رسم و رواج کے بارے میں رپورٹ تیار کرائی جاتی تھی۔

1881 میں پہلی مرتبہ مردم شاری کرا کے آبادی کے بارے میں معلومات کو جمع کیا۔
انگریزوں اور یورپیوں کے لیے ہندوستان ایک میوزیم کی مائند تھا، پرانی و قدیم
آریخی عمارتیں، اشیاء، مختلف نسلوں کے لوگ، انواع و اقسام کے جانور اور پرندے۔
اس لیے سیاح ہندو مسلمانوں کے مقدس مقالت کو دیکھتے تھے، ستی ان کے لیے ایک مقاشہ کی حیثیت رکھتی تھی، برہمن، ساوھو، پیر، اور تماشہ دکھانے والے، یہ سب انہیں ایک دوسری ہی دنیا میں لے جات تھے۔ اس لیے جمال ایک طرف ہندوستان ان کے لیے رومانوی حیثیت رکھتا تھا، وہیں یہ ترتی یافتہ مغرب کے مقابلہ میں اس ماندہ تھا۔

کولوٹیل ریاست کی دلچی آسی میں تھی کہ ہندوستان کی آریج کو محفوظ رکھا جائے۔
خاص طور سے اس کی آریخی عمارتوں کو۔ اس کے پس منظر میں جو ذہنیت کام کر رہی
تھی وہ یہ تھی کہ وہ خود کو اس تہذیب کا وارث سمجھ کر اس کی حفاظت کرنا چاہتے تھے ،
دوسرے وہ یہ آثر دینا چاہتے تھے کہ کولوٹیل ریاست نے آریخ کے تسلسل کو توڑا نہیں
ہوا۔ للدا 1851 میں آرکیالوجیکل سروے آف انڈیا کا قیام عمل میں آیا۔

افتدار میں آنے کے بعد انگریزوں کا سب سے برا مسئلہ یہ تھا کہ انہیں مقامی زبانیں نہیں آتی تھیں، للذا انہیں مجبورا" مقامی لوگوں پر بھروسہ کرنا پڑا، کورومنڈل میں مترجم، دوبائی، یا دو زبانیں جانے والے کو کما جاتا تھا، بنگال میں فاری کا مترجم افوند تھا۔ انتظامی امور میں ان کا واسطہ جن لوگوں سے پڑتا تھا ان میں وکیل، دلال، گماشت، پنڈت اور شروف (صراف) وغیرہ ہوتے تھے۔ یہ لوگ اپنے اپنے علاقوں کی مقامی زبانیں بولتے تھے، اس لیے ان تاجروں اور کسانوں سے بات کرنے میں انگریزوں کو دقت پیش آتی تھی۔ ابتداء میں آرمنی تاجر، یا ایسے ہندوستانی جو پر تکیری جانے تھے ان کی مدد سے کاروبار چاتا تھا۔

اس مشکل کے تحت ریاست نے اگریزوں کے لیے ضروری قرار دیا کہ مقامی زبانیں سیکھیں، چنانچہ 1720 سے 1785 تک انہوں نے یہ زبانیں سیکھیں، چنانچہ 1720 سے 1785 تک انہوں نے یہ زبانیں سیکھیں، ور میں جن مقصد کے لیے گرائم افات اور نصاب کی کتابیں تیار ہوئیں اس عبوری دور میں جن لوگوں نے برطانوی ریاست کی مدد کی ان میں مثقی 'پنڈت' قاضی' امین' مر رشتہ دار' تحصیل دار' دیش مجھی اور داروغہ قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے نہ صرف سرکاری دستاویزات کے ترجے کیے بلکہ انہیں انظامی امور میں مشورے بھی دیے۔ لیکن آہستہ بیہ رجان برجہ رہا تھا کہ زبان کے معالمہ میں مقامی لوگوں پر نہ تو انحصار کیا جائے اور نہ بھروسہ۔ ولیم جونز' جو کہ رایل ایشیا تک سوسائٹی کا بانی' اور کمپنی کی ملازمت میں بطور جج تھا' وہ لکھتا ہے کہ:

تجربہ سے یہ ثابت ہوا ہے کہ مقامی لوگوں کو بطور مترجم رکھنا شخت خطرناک ہے' النذا ان کی وفاداری پر اعتبار نہیں کرنا چاہیے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ سمپنی کے ملازموں کو خود فارسی زبان سکھنا چاہیے۔

اس مقصد کے لیے جونز نے فاری گرائمر لکھی۔ جس کے 1804 تک 6 ایڈیشن چھپ چکے تھے۔ فاری کی اس لیے ضرورت تھی کیونکہ اس وقت تک یہ فوجی اور انظامیہ کی زبان تھی۔ سنسکرت زبان کو اس لیے سکھنے کی ضرورت پڑی کیونکہ یہ ہندو فرجب اور ہندو قانون کی زبان تھی۔ جونز کا خیال سے تھا کہ ہندوستان کے لوگوں پر ان فہجب اور ہندو قانون کی زبان تھی۔ جونز کا خیال سے تھا کہ ہندوستان کے لوگوں پر ان

کے قوانین کے ذریعہ حکومت کرنی چاہیے ' النذا ہندوؤں کے لیے شاسر اور مسلمانوں کے لیے شاسر اور مسلمانوں کے لیے شریعت ان قوانین کے مجموعہ تیار کرائے گئے اور پھر ان کے انگریزی میں ترجے ہوئے آگہ ہندوستانی مترجموں سے نجات مل جائے اور برطانوی جج خود عمار ہو جائے اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ اول انہوں نے زبان سیکھ کر اس پر قابو حاصل کیا' اس کے بعد قانون پر مہارت حاصل کرکے اس میں خود مخاری افتیار کی۔

پہلے مرطّے میں انہوں نے مقامی زبانیں سکھنے پر توجہ دی جیے بگالی بگال۔
اگریزی اور اگریزی بگالی لفت 1799 اور 1802 کے درمیان تیار ہوئی۔ اس کے ہندوستانی (اردو) کو سکھنے کی ابتداء ہوئی۔ اس کے لیے گل کر انسٹ کا نام قاتل ذکر ہندوستانی (اردو) کو سکھنے کی ابتداء ہوئی۔ اس کے لیے گل کر انسٹ کا نام قاتل ذکر ہے جس نے فوج کی ملازمت چھوڑ کر فیض آباد میں رہائش اختیار کی واڑھی بردھا کر اور مقامی لوگوں کا لباس پہن کر اس نے اپنا اغتبار پیدا کیا۔ زبان سکھنے کے لیے اس نے ہندوستانی گرائمرتیار کی۔

ہندوستانی زبان سکھنے کا مقصد یہ تھا کہ ملازموں' اور نچلے درج کے لوگوں سے ان کی زبان میں بات کی جا سکے' اس مقصد کے لیے گل کر انسٹ اور دلیم کیرے نے "بات چیت" (Dialogue) کے نام سے کتابیں لکھیں ناکہ جو نوجوان انگریز عمدے وار جو نئے نئے ہندوستان میں آتے ہیں' انہیں ہندوستانیوں کے رسم و رواج اور عادات کے بارے میں معلوات فراہم کی جائیں۔

بول چال کی ان کتابوں میں ہدایات دی گئی ہیں کہ اپنے ملازموں کو کیسے برا بھلا کہا جائے ' اور معاشرے کے مختلف طبقوں سے کس لجہ میں بات کی جائے۔ گل کر انسٹ کی بول چال یا بات چیت والی کتاب جو 1798 میں شائع ہوئی اس کا تعلق خاص طور سے صاحب اور ملازموں کے درمیانی رابطہ سے تھا۔ مثلاً ملازموں سے کس طرح مخاطب ہونا چاہیے۔ اگر انہیں اپنی طرف متوجہ کرنا ہے تو زور سے کمو ''سنو'' گل کر انسٹ کا کمنا ہے کہ ملازموں سے بھی بچی بورا جملہ مت بولو' مثلاً ان سے بیم مت کمو کہ ''جھے بلیث دو'' بلکہ تحکمانہ لجہ میں زور سے کمو ''بلیث' صاحب کو بھیشہ '' می کہہ کر بولنا چاہیے مثلاً ''جمیں یہ چاہیے'' اس بول چال میں یہ موضوعات شائل ہیں' کھانا' لباس' بستر' سفراور کھیل کے بارے میں ملازموں کے احکامات' میم صاحب اور بین' کھانا' لباس' بستر' سفراور کھیل کے بارے میں ملازموں کے احکامات' میم صاحب اور

اس کا ملازموں کے ساتھ کیسا رویہ ہو' وغیرہ۔ گل کرائسٹ کی ہدایت ہے کہ ہر جملہ بطور تھم بولا جائے۔ اور ملازموں کو بھیٹہ برا بھلا کتے رہنا چاہیے' بھیٹہ ان کے کام میں خرابیاں نکالتی رہنی چاہئیں' مثلا ' کھانا بہت گرم' سرو' پتلا یا گاڑھا ہے۔' وغیرہ وغیرہ۔ انگریزی عمدیداروں نے زبان کو بطور فرمان اور تھم کے استعال کیا۔ گل کرائسٹ کی کہیں پڑھ کر اندازہ ہو تا ہے کہ ہندوستان میں انگریز تھم دینے کے لیے آیا تھا' اور وہ جان تھا کہ اس کے احکامات کی تعمیل کیسے ہو؟ زبان کے ذریعہ یہ بھی ضروری تھا کہ مقامی لوگوں کو ان کے رتبہ اور مرتبہ کے مطابق رکھا جائے۔ اگر انہیں کوئی دولت مند ہندوستانی دعوت پر بلائے تو ایسے موقعوں پر ان کے لیے ضروری نہیں کہ وہ موسیقی' ناچ اور گانے کو برا کہیں یا ان پر تنقید کریں۔ اگر کوئی چیزان کے معیار کے وہ ہو تو بہتر طریقہ ہیہ ہے کہ وہ وہاں سے اٹھ جائے بقول گل کر ائسٹ۔ سے گری ہوئی ہو تو بہتر طریقہ ہیہ ہے کہ وہ وہاں سے اٹھ جائے بقول گل کر ائسٹ۔ سے گری ہوئی ہو تو بہتر طریقہ ہیہ ہے کہ وہ وہاں سے اٹھ جائے بقول گل کر ائسٹ۔ سے گری موئی ہو تو بہتر طریقہ ہیہ ہے کہ وہ وہاں سے اٹھ جائے بقول گل کر ائسٹ۔ سے ہماری اضائی اور خاندانی برتری کا تاثر قائم ہو گا۔''

سمپنی کے دور میں اور آگے چل کر ہندوستان میں برطانوی ریاست کی یہ پالیسی تھی کہ ہندوستان کو اس کی زبانوں' علم و اوب' اور آرخ کے ذریعہ سے سمجھا جائے اور پھر اس علم کی بنیادیر ان کو اینے تسلط میں لایا جائے۔

(2)

1760 سے 1790 تک انگلتان میں اس پر بحث ہو رہی تھی کہ کیا ایک پرائیویٹ کہنی ہندوستان پر حکومت کرے؟ یا اس کا کام ہے کہ اپنے اسٹاک ہولڈرز کے منافع کے لیے اقدامات کرے؟ یہ بحث اس وجہ سے بھی ہوئی کیونکہ اپنے ابتدائی دور میں کمپنی برعنوانیوں' اور بد انتظامیوں کی وجہ سے تقید کا نشانہ بن گئی تھی۔ مثلاً 1765 میں اس نے بنگال میں ریونیو کی وصولی میں اس قدر سختی کی کہ وہاں قحط آگیا' زراعت بناہ ہوگئی' مجبور ہو کر کسان چوریوں اور ڈاکوں میں مصروف ہو گئے۔ لیکن اس سے کمپنی اور اس کے عمدیداروں نے یہ سبق سیما کہ ریونیو کے انتظام کو کیسے بہتر بنایا جائے۔ ہائنگ کے عمد میں کلکٹر کو انتظامی اور عدالتی افقیارات دیئے گئے' اور اس بات پر زور ریا گیا کہ انتظامی امور میں ہندوستانیوں سے سیمنے کی ضرورت ہے۔ اس طرف ایک اہم

قدم ابوالفصل کی کتاب "آئین اکبری" کا ترجمہ تھا۔ تجربہ سے بید معلوم ہوا کہ مغل ریاست کوئی جابر ریاست نہیں تھی۔ للذا اس کے اداروں اور روایات کو برقرار رکھتے ہوئے انظامات کو سنبھالنے کی ضرورت ہے۔

برطانیہ میں حکمراں طبقوں میں ہندوستان کے بارے میں یہ خیال تھا کہ چونکہ ہندوستان میں نجی جائداد نہیں' موروثی امراء نہیں' اس لیے باوشاہ مطلق العنان ہو تا تھا۔ 93-1792 میں برطانوی پارلینٹ نے بحث کی کہ چونکہ ہندوستان میں کوئی قانون اور ادارے نہیں' اس لیے وہال قانون کی سخت ضرورت ہے۔ اس پر ہاسٹنگ نے دلیل دی کہ ہندووں اور مسلمانوں کے اپنے قوانمین ہیں۔ النذا نے قوانمین کے بجائے' ان قوانمین کا نفاذ کرنا چاہیے۔ النذا اس منصوبہ کے تحت 1777 میں مقامی لوگوں کے لیے قوانمین کا مجموعہ تیار ہوا یہ قوانمین سنسکرت و فاری اور انگریزی میں شائع کیے گئے' قانون کا مجموعہ تیار ہوا یہ قوانمین سنسکرت و فاری اور انگریزی میں شائع کیے گئے' 179ءیں صدی تک برطانوی عدالتوں میں ان یہ عمل ہو تا تھا۔

ولیم جونز کی دلیل تھی ہندوؤں اور مسلمانوں کے قوانین کی متند کتابیں تیار کی جائیں باکہ پنڈتوں اور مولویوں سے چھٹکارا پایا جا سکے۔ چنانچہ اس کی راہنمائی میں 1797 میں ایک قانونی ڈائجسٹ تیار ہوا اس کے بتیجہ میں 1864 میں برطانوی عدالتی نظام سے پنڈت اور مولوی برخاست کر دیئے گئے' اور عدالت کا پورا انظام انگریز جموں کے پاس آگیا۔ اس طرح سے برطانوی ریاست نے قانونی طور پر ہندوستان کو اپنے تبلط میں لے لیا۔

(3)

ابتدائی دور میں ہندوستان انگریزوں کے لیے ایک زندہ اور جیتا' جاگنا میوزیم تھا۔
"بعض کے نزدیک تو یمال وہ تمام کردار مل جاتے ہیں کہ جو بائبل میں ہیں۔" ایک
انگریز سیاح ٹامس ہربرٹ (Herbert) نے ہندوستان کے بارے میں اپنے تاثرات کا
اظہار کرتے ہوئے کما کہ سب سے زیادہ مشاہدہ کرنے والی چیز ان کے مندروں میں
رکھے ہوئے بت ہیں کہ جن کی شکلیں انتمائی ڈراؤنی اور خوفناک ہوتی ہیں۔ یہ اپنے
بتوں کو نیم کے درختوں کے سابیر میں مندر بنا کر رکھ دیتے ہیں۔ وہ اس درخت کا ہوا

احرّام كرتے بيں اور اس كى نہ تو كوئى شاخ تو رُتے بيں اور نہ بى اس كو خراب كرتے بيں -بيں ' بلكہ اس كى شاخوں ميں سلك كے رين باندھ ديتے بيں-

الندا ہندوستان کو جب تاریخی اعتبار سے میوزیم سمجھ لیا گیا تو اب یہ ولچی ہوئی کہ اس کی تاریخ کو دریافت کیا جائے۔ اس سلسلہ میں کئی عالموں نے اپنی زندگی کا بیش تر وقت گذارا۔ مثلاً میں کیسنزی (Mackenzie) تامی ایک محض نے جنوبی ہندوستان میں آثار قدیمہ کی اشیاء ' دستاویزات ' مسودے ' کتبات ' سکے ' اور پیتل کی پلیٹیں کہ جن پر تحریریں کندہ تھیں ' انہیں مقامی ملازموں کی مدد سے جمع کیا۔ ایک اور محض ٹیلر (Tyler) نے جنوبی ہندوستان کی تاریخ سے متعلق دستاویزات اور مسودوں کو مرتب کرنے کا کام کیا ان لوگوں نے ہندوستان کے بارے میں جو نقطہ نظر دیا ' وہ ان کے کولوئیل ذہن کی پیداوار تھا' مثلاً ہے کہ ہندوستان میں ان کی اپنی کوئی چیز نہیں ہے۔ اس کولوئیل ذہن کی پیداوار تھا' مثلاً ہے کہ ہندوستان میں ان کی اپنی کوئی چیز نہیں ہے۔ اس خوشلدی ' اور موقع پرست ہیں۔ ہندوستان کی کوئی تاریخ نہیں کیونکہ اس کا معاشرہ ٹھرا ہوا اور مجمد ہے۔ ہندوستان کا ماحول زوال پذیر ہے' اس لیے اگریزوں کو اس سے دور رہنا چاہیے ایبا نہ ہو کہ ان میں مل کر ان جسے ہو جائمی۔

اس دور میں ہندوستان میں تاریخ "آرث تعیر اور مجمہ سازی میں جو دریافتیں ہو کیں ان کے بارے میں یہ خیال تھا کہ یہ اصل میں ہندوستانی زبن کی پیداوار نہیں ہے بلکہ اس میں غیر ملکیوں کا ہاتھ ہے۔ مثلاً ماہر تعیرات فرگون (Fergusson) نے کما کہ امرا وتی کے مجتبے اور عمارتیں رومیوں سے متاثر ہیں۔ مشرق نے جو پچھ سکھا ہے وہ مغرب سے سکھا ہے۔ جب راجندر لال مترا نے فرگون کے نظریات کو چیلنج کیا تو اس نے بری حقارت سے جواب ویا کہ: "ہندوستانی ہماری زبان تو سکھ کتے ہیں گر اس کی گرائی تک نہیں جا سکتے "وہ صرف یاد کر لیتے ہیں گر تجزیہ نہیں کر سکتے ہیں۔"

چونکہ اگریز فاتح تھے' للذا نتیجہ یہ ہوا کہ جمال جمال سے قیتی تاریخی اشیاء ملیں' وہ انہیں اپنے ساتھ انگستان لے گئے۔ ٹیپو کی شکست کے بعد اس کا کتب خانہ اور اس کا پورا ذخیرہ کمپنی کے قبضہ میں آیا۔ 1857 کے بعد لوث مار میں قیتی مسودے' تصاویر' اور دوسری اشیاء کمپنی کے عمدے داروں کے قبضہ میں آئیں' جو آج بھی برطانیہ کے میوزیموں اور ذاتی کلکٹن میں موجود ہیں۔ اسی بنیاد پر آج بھی وہ ہندوستان کی آریخ' ادب' آرٹ اور آٹار قدیمہ پر تسلط قائم رکھے ہوئے ہیں۔

(4)

اگرچہ اگریزوں نے ابتداء ہی ہے اپنے لباس کو برقرار رکھا تھا۔ گر شروع میں ایسے اگریزوں کی تعداد بھی کانی تھی کہ جنہوں نے ہندوستانی کلچر اور رسم و رواج کو افقیار کر لیا تھا۔ لیکن جب کمپنی کا سیاسی افتدار کھیلا اور اس میں استحکام آیا تو 1830 میں اس نے اپنے ملازموں پر بندوستانی لباس پہننے پر پابندی لگا دی۔ صرف بی نہیں بلکہ اس نے اپندی لگا دی۔ صرف بی نہیں بلکہ سکھول کے لیے خاص طور سے پگڑی ضروری قرار دی۔ یہ ان کے ذریعہ نہیں آئی ہے، بلکہ اس کی ابتداء برطانوی فوج میں سکھ سپاہوں کے احکامت کے ذریعہ نہیں آئی ہے، بلکہ اس کی ابتداء برطانوی فوج میں سکھ سپاہوں سے شروع ہوئی ہے۔ یہ کولوئیل ریاست کے لیے ضروری تھا باکہ وہ اپنی شافت کو برقرار رکھ سکیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ آگے چل کر لباس نے ہندوستان کی تاریخ میں اہم برقرار رکھ سکیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ آگے چل کر لباس نے ہندوستان کی تاریخ میں اور کروار ادا کیا۔ تحریک آزادی میں سودیثی تحریک اس کا ردعمل تھی۔

(5)

انگریزوں نے ہندوستان پر اپنے تسلط کے لیے کولونیل نالج کو پیدا کیا۔ اس عمل میں انہوں نے ہندوستان کی تاریخ کو مرتب کیا' اور ہندوستان کے معاشروں کا مطالعہ کر کے ان کے بارے میں اپنے نظریات کو قائم کیا کہ جن کی بنیاد پر نہ صرف اہل یورپ نے بلکہ خود ہندوستانیوں نے بھی اپنی تاریخ اور معاشرہ کو اس معیار اور اسی نظری نے بلکہ خود ہندوستانیوں نے بھی اپنی تاریخ اور معاشرہ کو اس معیات خود انحصاری پر دیکھا۔ مثلاً 1806 میں کمپینی کے عہدے دار منرو نے ہندوستانی گاؤں کے بارے میں یہ نظریہ دیا کہ یہ "چھوٹی ریپبلک" کی مانند ہے کیونکہ اس کی معیشت خود انحصاری پر ہے۔ اس خیال کو چار اس منطق نے اپنی رپورٹ میں جو اس نے دارالعوام کے سامنے پیش کی تھی' دہرایا۔ منرو کے بعد گاؤں انتظامی نقطہ نظر سے ابتدائی یونٹ بن گیا اور یہ پیش کی تھی' دہرایا۔ منرو کے بعد گاؤں انتظامی نقطہ نظر سے ابتدائی یونٹ بن گیا اور یہ نظریہ پوری طرح سے تسلیم کر لیا گیا کہ ہندوستانی گاؤں ہزاروں سال سے معاشی طور پر نظریہ پوری طرح سے ماہر علم بشریات کی رپورٹوں نے اس کو مزید تقویت دی چنانچہ مار کس

نے بھی ہندوستان کے بارے میں اپنی تحریروں میں اس کا اعادہ کیا۔

کولونیل نالج میں ہندو اور مسلمان دو علیحدہ علیحدہ کمیونٹیز تھیں کہ جن کے درمیان ندہی فسادات روکنے کے لیے "لاء اینڈ آڈر" کی ضرورت تھی۔ چنانچہ فرقہ واریت کے ان احساسات کو اس دور میں خوب ابھارا گیا اور جب فرقہ وارانہ فسادات ہوئے تو رپورٹول کے ذریعہ ان کی پہلٹی کی گئی۔

الندا کولونیل حکومت کا دعوی کہ اس نے ہندوستان کو دریافت کیا۔ گاؤں' نہ ہب' فلفہ' تاریخ' آرٹ و ادب' یہ سب اس کے دور میں مرتب و اشاعت پذیر ہوئے۔ بعد میں اس کولونیل نالج کی بنیاد پر اہل ہندوستان نے خود کو دریافت کیا' گاندھی جی کے نمرو نعرے سوراج' اور رام راجیہ اس نالج کا ایک حصہ ہیں۔ اور ستم ظریق یہ ہے کہ نمرو کی کتاب کا نام ہے ''فوسکوری آف انڈیا'' یعنی ہندوستان کی دریافت۔ وہ ہندوستان کہ جو اس نے کولوئیل نالج کی بنیاد پر دریافت کیا۔ اس لیے ہم اس نتیجہ پر پینچتے ہیں کہ بندوستان بر حکومت کی' اور اس کولوئیل نالج کے ذریعہ قوم پرستوں نے آزادی حاصل کی۔

## پہلی جنگ عظیم اور یورپی معاشرہ

جنگ کو تاریخ میں ابتداء ہی سے مقدس اور اہم درجہ دیا گیا ہے' اس لیے اس سے متعلق صفات افراد کو معاشرے کے دوسرے لوگوں سے متاز کرتی ہیں۔ بمادری' شجاعت' جواں مردی' جرات' اور بے خوفی' اس کے مقابلہ میں امن پندی اور جنگ سے دور افراد کو بہت ہمت' اور بزدل ہونے کا الزام دیتی ہے۔ آخر کیا وجہ ہے کہ جنگ کو اس قدر اہمیت دی گئی ہے۔ جب کہ ہم دیکھتے ہیں کہ جنگ خوں ریزی' قتل عام' اور تاہی و بربادی کی علامت ہے؟ پرامن معصوم شہری کہ جو جھڑوں سے دور زندگی گزارنے کے خواہش مند ہوتے ہیں' وہ جنگ کی لییٹ میں آکر سب پچھ کھو دیتے ہیں۔

ایک وقت تھا کہ جب جنگ میدانوں میں ہوتی تھی۔ فیصلہ دو فوجوں کے درمیان ہوتا تھا۔ جنگی ہتھیار اس قدر خول ریز نہیں ہوتے تھے۔ گر اب جنگ میدانوں سے نکل کر شہول اور گھرول میں آگئ ہے اب بید دو فوجوں کے درمیان نہیں بلکہ دو قوموں (یا اس سے بھی زیادہ) کے درمیان ہوتی ہے۔ اب صرف فوجی ہی اس سے متاثر نہیں ہوتے ہیں بلکہ شہری بھی اس میں نہ صرف ملوث ہوتے ہیں بلکہ اس میں شریک ہو کر اس کے نتائج کا سامنا کرتے ہیں۔

جوش و ولولہ کے ساتھ ابھر پڑے تھے۔

یورپ میں جب ریاستیں سیکولر ہوئیں تو اس کے ساتھ ہی جنگوں سے نہ ہی عضر پس پردہ چلا گیا اور اس کی جگہ سیکولر نظریات نے لے لی۔ اس لیے پہلی اور دوسری جنگ عظیم میں جمہوریت' آزادی' اور انسانیت کے تحفظ کے نعرے لگائے گئے۔

مذہبی اور سیکولر نظریات دونوں میں جنگ کا سب سے بڑا محرک حب الوطنی کا رہا ہے- مادر وطن' دھرتی' اور زمین کی حفاظت- یہ وہ جذبات ہیں کہ جو لوگوں کے جذبات کو مشتعل کر دیتے ہیں' اور وہ ہر چیز سے بے پرواہ ہو کر جنگ میں جان دینے کے لیے تیار ہو جاتے ہیں-

1914ء کی پہلی جنگ عظیم نے یورپی معاشرے کی سوچ و فکر اور زبن میں زبردست تبدیلی کی۔ کیونکہ یہ جنگ دو سری جنگوں سے مختلف تھی' اس میں پہلی بار تباہ کن ہتھیار استعال ہوئے۔ خندقوں میں فوجیوں کی زندگی اور موت کے مناظر نے نہ صرف فوجیوں کو بلکہ جو اس سے دور تھے' انہیں بھی ہلا کر رکھ دیا۔ خوں ریزی' قتل عام اور محاذ کی ہولناکیاں' ان سب نے یورپ کے ان خوابوں کو چکنا چور کر دیا کہ جو وہ مسلسل ترقی میں دکھے رہے تھے اور اس پر یقین کر رہے تھے کہ یورپ خوش حال ہو گا اور دنیا پر چھا جائے گا (ترقی کے اس نظریہ میں نو آبادیات کے لوگوں کے جذبات کا ذکر نہیں ہے) گر جنگ نے ترقی کے اس عمل کو نہ صرف روک دیا بلکہ مایوی' ناامیدی اور عدم تحفظ کے اصامات کو پیدا کیا۔

اس جنگ میں تقریباً 9 ملین لوگ مارے گئے۔ اگرچہ یہ ایک دوسرے کے حریف تھے، گریہ سب انسان ہی تھے اور یہ سب اپنے نزدیک وطن کی حفاظت یا کسی نیک اور عظیم مقصد کے لیے لڑ رہے تھے۔ جنگ کے خاتمہ پر بہت سے لوگوں کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوا کہ اگر کسی نے غلط مقصد کے لیے جان دے دی تو پھر، کیا اس کو قربانی کما جائے گا؟ کیا اس کو جان دینے گا؟ اس کی قربانی ضائع جائے گی؟ اس وجہ سے ہر فربق اپنے مقصد کو جائز قرار دیتا ہے۔ وطن پر جان دینا ایک عظیم قربانی ہے دجہ یاد رکھا جاتا ہے۔ اس استدلال کو صحیح طابت کرنے کے لیے تاریخ، اوب اور کہ جات کی سارا لیا جاتا ہے۔ اس استدلال کو صحیح طابت کرنے کے لیے تاریخ، اوب اور آرٹ کا سمارا لیا جاتا ہے۔ جنگیں مقدس بن جاتی ہیں، شہید ہیرو ہو جاتے ہیں۔

ایک عرصہ تک وستور یہ تھا کہ میدان جنگ میں مرنے والوں کو وہیں وفن کر دیا جاتا تھا۔ ان کی قبریں گمنام ہوتی تھیں' اس گمنامی میں یہ تاریخ میں گم ہو جاتے تھے۔ ایک شخص جب اپنے دوست کی قبر کی تلاش میں جاتا ہے کہ جو فرانس میں فلو کی بیاری سے مرگیا تھا تو گورکن اس سے کہتا ہے کہ:

آپ تو جانتے ہیں کہ فلو اور جنگ میں مرنے والوں کے ناموں کا ہمیں کچھ پتہ نہیں ہو تا ہے کیونکہ یہ تعداد میں بہت ہوتے ہں۔

کہلی جنگ عظیم نے یورپ کے معاشرے کو جنجوڑ کر رکھ دیا۔ ایسے بہت سے سوالات اٹھائے گئے کہ جو اب تک لوگوں کے دلوں میں پوشیدہ تھے۔ اس نے نہ صرف عام لوگوں کو متاثر کیا' بلکہ اس کے نتیجہ میں آرٹ' مجمعہ سازی' شاعری' ادب' اور دو سرے علوم و فنون کے ذریعہ جنگ کے بارے میں جذبات و احساسات کا اظہار کیا گیا۔ اس موضوع پر جے۔ ونٹر (Jay Winter) کی کتاب

(Sites of Memory, Sites of Mourning (1998 بدی اہم ہے۔ اس نے جنگ اور اس کے اثرات کا تجوبیہ کیا ہے کہ جو یورپ کی کلچرل ہسٹری پر ہوا۔

جنگ کے دوران اور جنگ کے بعد جو فوجی مغربی محاذ پر مارے گئے تھے انہیں وہیں "فوجی قبرستانوں میں دفن کر دیا گیا۔ لیکن اس پر جنگ کے خاتمہ پر ایک طویل بحث چلی کہ انہیں محاذ پر ہی دفن رکھا جائے یا ان کی لاشوں کو ان کے وارثوں کے حوالہ کر دیا جائے کہ جو انہیں ان کے آبائی قبرستانوں میں دفن کرنا چاہتے تھے۔ اس سلملہ میں دونوں جانب سے بحث و مباحثہ کے دوران اپنے اپنے موقف میں دلاکل دیئے گئے۔ حکومتوں کا استدلال تھا کہ فوجیوں کو وہیں دفن رہنا چاہیے کہ جمال وہ لڑتے ہوئے مارے گئے ہیں۔ جس زمین کے لیے وہ لڑے تھے' اسی زمین کا حق ان پر زیادہ ہوئے مارے گئے ہیں۔ جس زمین کے لیے وہ لڑے تھے' اسی زمین کا حق ان پر زیادہ ہے۔ ایک قبرستان ہو تاکہ جو لوگ ساتھ مارے گئے ہیں' وہ ساتھ ہی میں مرنے کے بعد بھی رہیں۔ اس کی وجہ سے یہ قبرستان اتحاد کی علامت ہو جائیں گے اور لوگوں کے بعد بھی رہیں۔ اس کی وجہ سے یہ قبرستان اتحاد کی علامت ہو جائیں گے اور لوگوں کے لیے زیارت گاہ بن جائیں گے۔ اس دلیل کو ایک فوجی کے باپ نے ان الفاظ میں سراہا

میرا خیال ہے کہ میرے لڑکے کو ان ہی لوگوں کے ساتھ میرے کے بعد رہنا چاہیے کہ جو زندگی میں اس کے ساتھ تھے اور جن کے ساتھ مل کر لڑتا رہا۔ اس نے اپنے آدمیوں کی میدان جنگ میں راہنمائی کی اب اے اپنے کامرڈوں کے درمیان آرام کرنا چاہیے۔ اس کے لیے تو یہ جنگ جاری رہے گی اور وہ آنے والی نسلوں کو متاثر کرتا رہے گا' تاکہ جب بھی ملک پر کوئی نیا جملہ ہو تو لوگ اس کے نقش قدم پر چلتے ہوئے' اس کا دفاع کریں۔ میرا خیال ہے کہ ان سوتے ہوئے ہیروز کی فرج جو کہ میدان جنگ میں مارے گئے ہیں' لوگوں کے لیے مشعل راہ بنیں گے۔

اس کے بر نکس فوجیوں کے رشتہ دار' ماں باپ' بھائی بمن' بیوی' بیٹے اور بیٹیاں چاہتے تھے کہ ان کا مرنے والا رشتہ دار واپس اپنے شمر اور گاؤں میں آئے۔ اس کی واپسی خاندان کے ایخکام کے لیے ضروری ہے' کیونکہ وہ خاندان کی حفاظت اور اس کی قدروں کے لیے لڑا تھا۔ ان کا کمنا تھا کہ:

اگرچہ وہ مریکے ہیں 'گر ہم انہیں میدان جنگ کے نحوست زدہ ماحول سے نجات دلانا چاہتے ہیں۔ انہوں نے اپنا فرض پورا کر دیا۔ اب جو ہمارا فرض ہے وہ ہم پورا کرنا چاہتے ہیں۔ انہیں اپنے آباد اجداد کے قبرستان میں آرام کرنا چاہیے۔ انہیں اپنے سے دور چھوڑنے کا مطلب ہے کہ انہیں ہیشہ کے لیے عذاب میں چھوڑ دیا جائے۔

ایک طویل بحث کے بعد 1920ء میں فرانس نے اس بات کو منظور کر لیا کہ فوجیوں کے رشتہ دار' مردہ فوجیوں کو واپس اپنے شہوں یا گاؤں میں لے جا سکتے ہیں۔ ۔ مگر دوسرے ملکوں کے جو سپاہی فرانس میں مارے گئے تھے ان کے لیے تمام مردہ فوجیوں کو واپس لیجانا ممکن نہیں تھا' کیونکہ اس میں کافی اخراجات بھی آتے تھے۔ اس لیے امریکہ نے تو اپنے مردہ فوجی واپس لیے گر برطانیہ نے اس کے بجائے یہ کیا کہ 1920ء میں ویسٹ منسٹر گرجا میں گمنام سپاہی کی یادگار تقمیر کرائی۔ فرانس نے بھی "فتح کی محراب" پر اسی فتم کی یادگار کا افتتاح کیا بعد میں امریکہ ' بلیجم' پر تگال اور دو سرے ملکوں نے "کمنام سپاہی" کے نام سے یادگاریں بنائیں۔

(2)

جنگ کے دوران اور جنگ کے خاتمہ پر وہ تمام خاندان جن کے الاکے فوج میں سے تھے۔ جنگ کے بعد ان سب لوگوں کے لیے انظار کا صبر آزما مرحلہ تھا اور یہ سوال کہ کیا ان کے رشتہ دار زندہ ہیں یا محاذ پر مارے گئے؟ فرانس میں جب کی فوجی کے مرنے کی خبر آتی تو گاؤں کے میئر کا یہ فرض تھا کہ وہ اس خبر کو مرنے والے کے خاندان تک پنچائے۔ جب خبر دینے کے یہ فرض تھا کہ وہ اس خبر کو مرنے والے کے خاندان تک پنچائے۔ جب خبر دینے کے حالت میں اس کو دیکھتے کہ وہ کس کے گھر کے سامنے ٹھرتا ہے، جن گھروں کے سامنے حالت میں اس کو دیکھتے کہ وہ کس کے گھر کے سامنے ٹھرتا ہے، جن گھروں کے سامنے سے وہ گزر تا جاتا تھا، وہ لوگ اطمینان کا سانس لیتے تھے۔ یہاں تک کہ اس گھر کے سامنے رک جاتا کہ جمال اسے یہ خبر پنچانی ہوتی تھی۔ برطانیہ میں یہ رواج تھا کہ عام سامنے رک جاتا کہ جمال اسے یہ خبر پنچانی ہوتی تھی، اگر افسر ہو تو ٹیلی گرام بھیجا جاتا تھا۔ سامنے رک جاتا کہ جمال اسے یہ خبر پنچانی تھا۔ مرنے والوں میں بہت سے ایسے فوجی آسٹریلیا میں یہ کام چرچ کا عمدے دار کرتا تھا۔ مرنے والوں میں بہت سے ایسے فوجی ہوتے تھے کہ جن کو بغیر کسی شناخت کے دفن کر دیا جاتا تھا۔ ان کے خاندان عرصہ تک اس امید میں رہے کہ وہ زندہ ہیں اور واپس آئیں گے۔

جَنَّ کے بعد بواؤں اور تیموں کی ایک بردی تعداد الی تھی کہ جنہیں نے حالات میں خود کو معاشرہ میں ڈھالنا برا مشکل تھا۔ انہیں اپنے قریبی رشتہ دار کے کھونے کا جو افسوس تھا' اس کا ردعمل بھی بھی برا سخت ہو تا تھا۔ مثلاً آسریلیا کے ایک اسکول میں ایک بچی قومی ترانہ پر کھڑی نہیں ہوئی' جب اس کی سرزنش کی گئی تو اس نے کہا کہ سب بچوں کے تو باپ آ رہے ہیں' گر اس کا باپ نہیں ہے کیونکہ وہ جنگ میں مارا گیا ہے۔ اس لیے وہ کیوں قومی ترانہ کے احترام میں کھڑی ہو؟ بیواؤں کو معاشرے میں جن

ماکل کا سامنا کرنا پڑا' اس نے انہیں انتمائی حساس بنا دیا۔ ایک بیوی نے کہا کہ: "
انہوں نے اپی جانیں قربان کر دیں' یہ بچ ہے۔ گر کس لیے؟" ایک دو مری بیوی کے خیالات بھے کہ "میں خوش ہوں کہ میرے شوہر کا نام یادگاری ہال میں شختی پر لکھا ہوا ہے۔ لیکن ان کا کیا ہو گا جشین وہ اپنے ایجھے چھوڑ گیا ہے۔" جنگ کے نتیجہ میں صرف جرمنی میں 855,000 بیوائیں اور ایک ملین میٹیم تھے۔ ان کو جو پنشن ملتی تھی وہ اتن جرمنی میں کہ ان کا گزارا مشکل سے ہوتا تھا۔ اس لیے جنگ کے بارے میں ان کے خیالات بدل گئے تھے۔ یہ جنگ ان کے لیے قیامت تھی کہ جس نے ان عزیزوں کو خیالات بدل گئے تھے۔ یہ جنگ ان کے لیے قیامت تھی کہ جس نے ان عزیزوں کو چھین کر انہیں بے سمارا کر دیا تھا۔ معاشرہ جنگی ہیروز کی تعریف تو کرتا تھا' مگر جو اس سے جڑے ہوئے وائیں فراموش کر دیا تھا۔

(3)

مرنے والوں کے خاندانوں کو زندگی میں ذاتی نقصان اور کھونے کا زبردست احساس تھا۔ خاص طور سے اس وجہ سے کہ یہ لوگ گھر سے دور محاذیر مارے گئے تھے۔ ان کی زندگی کے آخری لمحات کے بارے میں انہیں پچھ پھ نہیں تھا۔ خاندان والوں کو ان سے دوبارہ ملنے کی شدید خواہش تھی 'ان کی شکل دیکھنے کی' ان کی آواز سننے کی' ان کے قریب ہونے کی' یمی وہ خواہشات تھیں کہ جنگ کے بعد روحانیت پر لوگوں کا اعتقاد ایک دم بردھ گیا۔ اور خاندان کے لوگ ان روحانیت کے ماہرین کے پاس جانے لگ کہ جو اپنے عمل سے انہیں ، پچڑے ہوؤں کی روحوں سے ملا دیں' ان کی آواز ناویں' ان تحر بعت بات چیت کرا ویں۔ اس روحانیت کے عمل کرنے والے سیکولر اور غربی دونوں سے بات چیت کرا ویں۔ اس روحانیت کے عمل کرنے والے سیکولر اور غربی دونوں فتم کے لوگ تھے۔ لوگوں کو ، پچڑے ہوؤں سے ملنے کا اشتیاق و شوق اس قدر زبردست تھا کہ ان میں سے اکثر روحانی نشتوں میں مردہ لوگوں کی آمد کو محسوس کرتے' ان کی روحوں سے رابطہ کرتے' اور نشیجنا ''سکون و اطمینان محسوس کرتے۔ زبردست تھا کہ ان میں مرد کے خالق مر آر تھرکوئن ڈو کل کہ جس کا لڑکا' بھائی' اور دو مرے رشتہ داروں سے بات چیت کی' بلکہ دار جنگ میں مارے گئ وہ روحانیت کا قابل ہو گیا تھا اور روحانی عمل کے ذریعہ اس خرف اپنے لڑکے' بھائی اور دومرے رشتہ داروں سے بات چیت کی' بلکہ دار جنگ میں مارے گئی اور دومرے رشتہ داروں سے بات چیت کی' بلکہ دار جنگ میں مارے گئی اور دومرے رشتہ داروں سے بات چیت کی' بلکہ حذف مورف اپنے لڑکے' بھائی اور دومرے رشتہ داروں سے بات چیت کی' بلکہ

دو سرے خاندانوں کو بھی ان کے رشتہ داروں کی روحوں سے رابطہ کرایا۔ روحانیت کی یہ متبولیت 1930ء تک رہی' اس کے بعد کم ہوتی گئی۔ کیونکہ وقت کے ساتھ ساتھ دلوں کے زخم مندمل ہوتے رہے اور ذہن حقیقت کو قبول کرتا رہا۔ (4)

جنگ کے فورا" بعد ان تمام مکول نے کہ جنہوں نے جنگ میں حصہ لیا تھا۔ یادگاریں تقمیر کرانا شروع کر دیں۔ ان یادگاروں کی خصوصیات بھی مکوں کے حساب سے علیحدہ علیحدہ تھیں۔ مثلاً فرانس میں جنگ کی یادگاروں پر لکھا ہوتا تھا کہ "مرنے والوں کی یادگاریں۔" برطانیہ 'جرمنی اور آسٹریا میں لکھا ہوتا تھا کہ "جنگ کی یادگاریں۔"

یہ یادگاریں جنگی قبرستانوں سے لے کر شمر کے چوکوں' اور اہم عمارتوں پر تغییر ہوئیں' ناکہ ان کے ذریعہ قومی فخر کو ابھارا جائے۔ مرنے والوں کی قربانیوں کو یاد کیا جائے' اور ان کے ذریعہ لوگوں کا رابطہ اور رشتہ جنگ سے جوڑا جائے۔ ان یادگاروں کے ساتھ ساتھ ''جنگی میوزیم'' بھی قائم ہوئے کہ جن میں جنگ کا ساز و سامان' آلات حرب' اور تصاویر رکھی جانے گئیں۔ لیکن یہ میوزیم جنگی جذبات کو ابھارنے اور جنگ کو ایک مقدس ورجہ دینے کے لیے بنائے گئے تھے۔ ناکہ ان کو دیکھ کر لوگوں میں اپنے ملک کی قوت و طاقت کا احساس ہو۔

اس کے بر عکس 1924ء میں ارنٹ فریڈرک (Ernst Friedrick) نے بران میں جنگ کی جاہ کاریوں کے خلاف ایک میوزیم قائم کیا۔ اس میں جنگ کے تقیبہ میں ہونے والی بربادی' خون ریزی' اور جاہی کو تصاویر کے ذریعہ بتایا گیا تھا۔ یہ حکومت کے مقاصد کے خلاف مہم تھی کہ جس میں جنگ کی اصل حقیقت کو سامنے لایا گیا تھا۔

جنگی یادگاروں کے بعد' دو سرا اہم منصوبہ بیہ تھا کہ جنگ میں شریک ہونے والوں کے مجتبے بنائے گئے' کے مجتبے جگہ استادہ کیے جائیں جرمنی اور فرانس میں جزلوں کے مجتبے بنائے گئے' جب کہ فرانس' آسٹریلیا' اور نیوزی لینڈ میں جزلوں کے ساتھ عام فوجیوں کے مجتبے بھی جنے سے جرمنی نے پھر کے بجائے فولاد کے مجتبے بھی بنائے' جن میں ''فولادی ہنڈن برگ مشہور ہوا' بعد میں اس کے چھوٹے مجھے مارکیٹ میں خوب فروخت ہوئے۔ "مشہور ہوا' بعد میں اس کے چھوٹے مجھے مارکیٹ میں خوب فروخت ہوئے۔

جنگی یادگاروں میں جو پیغام ویا گیا' وہ کمی فرد کی موت کا نہیں تھا' بلکہ فتح اور قربانی کا تھا۔ الندا اس پیغام میں ایک فرد کی موت گم ہو جاتی ہے اور اس کی جگہ اجماعی قربانی آ جاتی ہے ' جس کی وجہ سے معاشرے کے لیے ضروری ہو جاتا ہے کہ وہ ریاست کے لیے قربانی کا طلب گار ہوتا ہے' اور فرد ان لیے قربانی کا طلب گار ہوتا ہے' اور فرد ان یادگاروں کو دیکھ کر اس قربانی کے لیے تیار ہو جاتا ہے۔

ان یادگاروں سے لوگوں کا جذباتی لگاؤ اس وقت تک رہاکہ جب تک مرنے والوں کے رشتہ وار زندہ رہے۔ بعد میں یہ یادگاریں تاریخ کی شکل میں وصل کر نئے معنوں اور مفہوم کے ساتھ ویکھی جانے لگیں۔

یورپی معاشرہ پر 1914ء کی جنگ کے اثرات اس قدر سے کہ اس نے مصوروں' مجسمہ سازوں' ادیوں' شاعروں' اور فلم بنانے والوں کو نئے نئے موضوعات دیئے۔ جن فوجیوں نے جنگ میں حصہ لیا تھا انہوں نے جنگ کے تجہات کو بیان کیا تو جنگ کے مناظر لوگوں کے سامنے آ گئے۔ ان کی یادواشتوں میں انتہائی تلخی تھی۔ بار بار سوال اٹھایا گیا کہ یہ جنگ کس لیے تھی؟ لوگوں نے اس میں کیوں جانیں دیں؟ اس کے کیا نتائج نظے؟ وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔

کیتھی کول وٹز (Kaethe Kollwitz) جرمنی کی آرٹسٹ تھی کہ جس کا نوجوان لڑکا جنگ میں مارا گیا تھا۔ جب وہ قبرستان میں جاکر اس کی تلاش کرتی ہے تو کھتی ہے کہ .

قبرستان شاہراہ کے قریب ہے۔ اس کے اندر جانے کا راستہ جماڑیوں میں سے ہو کر جاتا ہے کہ جنہوں نے پورے میدان کو گھیرے میں لے رکھا ہے۔ ایک طرف سے کھلا چھوڑ کر ہاتی کو خار دار تاروں کے ذریعہ بند کر دیا گیا ہے .... اس وقت ہم پر کون سے خیالات کا غلبہ ہوا' بہت می قبروں پر لکڑی کی بنی ہوئی پیلے رنگ کی میلیس تھیں۔ قبروں کے درمیان ایک شختی پر پیلے رنگ کی میلیس تھیں۔ قبروں کے درمیان ایک شختی پر قبروں کے نمبراور ان میں دفن ہونے والوں کے نام لکھے ہوئے قبروں کے نام لکھے ہوئے سے 'اس طرح ہم نے قبر کو پایا' ساتھ میں گلی ہوئی ایک بیل

سے تین پھول توڑے اور اس کی قبر پر صلیب کے قریب رکھ دیے قبول تھے کہ جو اس کو دیمروں سے متاز کر رہے تھے۔

بعد میں کیتھی نے ایک مجسمہ بنایا کہ جس میں مال باپ اپنے بچہ کی لاش پر سر جھکائے 'افسردگی اور خاموثی کے ساتھ کھڑے ہیں۔ اس کا یہ مجسمہ ایک آرشٹ اور غم زدہ مال کا تحفہ تھا' جو اس دکھ' ورد' اور اندرونی اذبت کو ظاہر کرتا ہے کہ جو مجھڑے ہوؤں کی یاد میں ہے' وہ لوگ کہ جو دوبارہ نہیں آئیں گے۔

کارل کراؤس (Karl Kraus) نے جنگ پر "انسانیت کے آخری دن" کے عنوان سے کتاب میں جنگ کی اذبت "تکلیف" اور اس کی بے معنویت پر لکھا ہے۔ وہ جنگ میں مرنے والوں سے مخاطب ہو کر کہتا ہے:

تم جنہوں نے کہ قربانی کی آخر تم ان کے منصوبوں کے طاف کیوں اٹھ کھڑے نہیں ہوتے ہو! آخر تم اپی شان و شوکت کو ان کے منہ پر تھوک کیوں نہیں دیتے ہو؟ تم نے آخر اس مقدس جنگ سے غداری کیوں نہیں کی؟ کہ جس کے بارے میں ہم سے یہ جھوٹ بولا جاتا تھا کہ یہ ہماری آزادی کے لیے ہے۔ تم مردہ لوگو! آخر تم اپی خندقوں سے نکل کر ان زہر ملے سانیوں سے حساب کیوں طلب نہیں کرتے ہو؟ آخر تم کیوں موت کے وقت کے اذیت ناک چروں اور بے نور آنھوں کے ساتھ ان کے خوابوں میں نہیں آتے ہو؟ آخر تم کیوں اپی نوجوانی کی گفتگی کے ساتھ سامنے نہیں آتے ہو؟ آخر تم کیوں اپی نوجوانی کی گفتگی کے ساتھ سامنے نہیں آتے ہو کہ جے ان کی دیوائی اور حوانیت نے مرحماکر رکھ دیا؟

اٹھو اور ان لوگوں سے مقابلہ کرو کہ جنہوں نے متہیں موت سے ملایا ' ناکہ تہماری بمادری سے ان کی بردلی آشکارا ہو ' اور انہیں بھی پتہ چلے کہ موت کے خدوخال کیے ہوتے ہیں ناکہ ۔ وہ موت ان کی نظروں کے سامنے رہے۔ موت کی پکار کے ساتھ

اپ خوابول سے اٹھوا.... واپس آؤ اور ان سے پوچھو کہ انہوں نے تہمارے ساتھ کیا گیا؟ کیونکہ تم نے ان کی وجہ سے یہ اذیت سی 'اور ان کی وجہ سے تم موت سے ہم کنار ہوئے۔ اسلامے سے لیس لاشوں 'اٹھو' اور ان سے اپنے کئے ہوئے سر مانگو۔ تہماری موت سے زیادہ وہ کمحات اذیت ناک تھے کہ جن میں تم زندہ تھے اور موت کا انتظام کر رہے تھے۔ میں ان کمحات کی اذیت کا انتظام حواجا ہوں۔

جنگ کے خلاف انہیں خیالات کا اظمار برنارڈ ثبا نے ہارٹ بریک ہاؤس (Heart break House) میں کیا ہے :

جب کہ لوگ بمادروں سے اپنے ملک کے لیے مر رہے تھے، تو اس وقت ان کے مجبوبوں، بیویوں، باپوں اور ماؤں کو بیہ نہیں بتایا گیا کہ انہیں احمقوں کی غلطیوں، سرمایہ داروں کی لالج، فاتحین کی خواہشات، انتخابات جیتنے والوں کی تقریروں، محب الوطن کے نام لیواؤں، جموث اور طمع، اور خوں ریزی کے متوالوں کے نام پواؤں، جموث اور طمع، اور خوں ریزی کے متوالوں کے نام پر قربان کیا گیا ہے۔ کیونکہ جنگ انہیں طاقت اور مقبولیت کے تخت پر بڑھائے گی۔

پہلی جنگ نے یورپی معاشرہ کو جس طرح ذہنی طور پر متاثر کیا' وہ اثر دوسری جنگ عظیم کا نہیں ہوا۔ اس بار نہ تو ہیرو شیما اور ناگا ساکی کی ہولناکیوں نے انہیں جھنجھوڑا' نہ جرمنی' لندن' اور پیرس پر بمباری نے۔ نہ اس بار مرنے والوں کی واپسی کے مطالبات ہوئے' اور نہ ہی جنگ کے خلاف اس جذبہ اور ولولہ سے آر نسٹوں' ادیوں' فلم سازوں نے حصہ لیا جیسا کہ پہلی جنگ عظیم کے موقع پر ہوا تھا۔ وہ افسروگی' غم و اندوہ' اور اندرونی جذبات کا ابھار اس بار دیکھنے میں نہیں آیا' شاید اب لوگ جنگ کی تاہ کاریوں کے عادی ہو گئے تھے۔

## سلک اور مذہب

افراد کی زندگی میں اشیاء اور ان کے استعال کی بڑی اہمیت ہوتی ہے۔ ان کے استعال سے لڑوں کی عادات و حرکات اور رویے بدل جاتے ہیں۔ اس لیے جیسے جیسے استعال کی اشیاء میں تبدیلی ہوتی ہے اس طرح سے معاشرے کے رویوں اور عادات میں تبدیلی آتی جاتی ہوتی ہے۔ اس کی مثال اس طرح سے دی جا سکتی ہے کہ ایک زمانہ میں ہندوستانی معاشرے میں نشست کے لیے چاندنی اور قالین ہوتے تھے کہ جن پر گاؤ تکیا رکھے ہوتے تھے۔ فرش پر بیٹھنے کا طریقہ تھا کہ یا تو دوزانو بیٹھا جائے یا آلتی پاتی مار کر۔ قالین یا فرش پر جوتوں کے ساتھ بیٹھنے کا قطعی رواج نہیں تھا۔ نہ سے وستور تھا کہ قالین یا فرش پر جوتوں کے ساتھ بیٹھنے کا قطعی رواج نہیں تھا۔ نہ سے وستور تھا کہ نشست میں ٹاگوں کو کھیلا کر بیٹھا جائے۔ یہاں تک کہ جب شاہ عالم ثانی نے مرزا مظہر جان جاناں کی محفل میں سے ادبی کی تو انہیں سخت ناگوار ہوا اور باوشاہ کو سرزنش کرتے ہوئے کہا کہ آگر انہیں دوزانو بیٹھنے سے تکلیف ہوتی ہے تو وہ محفل میں کیوں آئے۔

گروفت کے ساتھ ساتھ یہ اوب آواب سب اس وفت بدل گئے جب میز کری کا رواج ہوا۔ اب اگر قالین بچھا بھی ہو تو اس کا مقصد خوبصورتی ہے۔ اب یہ نشست کے لیے استعال نہیں ہوتا ہے۔ نہ اب جوتے اتارنے کا رواج رہا ہے۔ اس تبدیلی نے نہ صرف ہماری عادات کو بدل دیا بلکہ اس سے ہماری جم کی حرکات بھی بدل گئیں اور ہمارے طور طریقوں ہیں بھی تبدیلی آگئے۔ اس لیے ساجی تاریخ لکھنے والے مورخوں کے لیے یہ بھی ایک اہم موضوع بن گیا ہے کہ اشیاء کی ایجادات ان کے استعال اور ان کے ترک کرنے کے بعد معاشروں پر کیا اثرات ہوتے ہیں؟

اشیاء کے استعال کا ایک اور پہلو بھی ہے۔ وہ یہ کہ ان کے استعال سے معاشرہ ہیں کچھ افراد اور طبقے اپنی برتری اور دولت کا اظہار کرتے ہیں کہ

وہ ان کے استعال سے معاشرے کے دوسرے طبقول اور لوگوں سے بردھ جائیں۔ اس قتم کی اشیاء کو ہم کرٹری اشیاء یا عیاثی کی اشیاء کمہ کتے ہیں۔ کیونکہ ان اشیاء کے استعال سے افراد کا ساجی درجہ متعین ہو تا ہے الندا اس کے استعال پر یا تو قانونی طور پر پابندی لگا دی جاتی ہے یا انہیں اس قدر منگا کر دیا جاتا ہے کہ وہ عام لوگوں کی پہنچ سے دور ہو جاتی ہیں۔ اس سلسلم میں ارجن ایادورائی (Arjun Appadurai) جو کہ ایک ماہر عمرانیات ہے وہ لکھتا ہے کہ کرثری اشیاء کے عام استعال کو روکنے کے لیے 5 طریقوں کو استعال کیا جاتا ہے۔ (1) طبقہ اعلیٰ کے استعال کے مدنظر رکھتے ہوئے یا تو ان کو بذریعہ قانون عوام کے لیے ممنوع کر دیا جاتا ہے یا اس قدر منگا کہ عام لوگ انہیں نہ خرید سکیں- (2) اس کی تعداد مارکیٹ میں اس قدر کم ہو کہ صرف مخصوص لوگول کو میسر آسکتے۔ (3) اشیاء کا علامتی طور پر برتر ورجہ حاصل کرنا۔ جیسے ایک زمانہ میں کالی مرچ کا استعال یورپ میں امراء کے کھانوں میں ہو تا تھا۔ یا لباس میں سلک کا استعال یا جیرے جوامرات کورات میں اور تیرکات عبادت میں۔ (4) مختلف فیشنوں کے ذریعہ ان کا استعال (5) اشیاء کے استعال کرنے والے اور اشیاء کے درمیان تعلق اور رابطه کا پیرا ہونا۔ لینی امراء کا طبقہ ہی ایک شے کو استعال کر سکتا

اب یہ موضوع ان مورخوں کے لیے باعث دلچیسی ہو گیا ہے کہ جو استعال میں آنے والی اشیاء کا تاریخی جائزہ لے رہے ہیں اور یہ کہ ان کے پھیلاؤ سے کیا نہ ہی، سیای ساجی اور معاشی اثرات ہوتے ہیں۔ اس قتم کے موضوع پر زن رولیو (Xinru Liu) کی کتاب ''سلک اور نہ ہب'' (1966) جائزہ لیا ہے کہ 600ء سے ہے۔ اس میں مصنف نے اس بات کا تاریخی طور پر جائزہ لیا ہے کہ 600ء سے 1200ء تک سلک کے استعال سے ایشیا اور یورپ کے معاشروں کی مادی زندگی میں کیا تبدیلی آئی اور ان کے خیالات و افکار کیے ارتقاء پذیر ہوئے؟

مصنف نے اپنی اس کتاب میں اس مفروضہ کو بھی رد کیا ہے کہ چین دنیا میں پہلا ملک تھا کہ جو ریٹم تیار کر آ تھا اور اس کی تیاری کو بے انتما خفیہ رکھا ہوا تھا یمال تک نسطوری راہوں نے ریٹم کے کیڑے اسمگل کرکے اس راز کو دنیا کے دوسرے ملکوں میں پنچیا۔ اس کے بر عکس مصنف کی شخین یہ ہے کہ سلک بیک وقت دنیا کے کی ملکوں میں تیار ہوتی شی۔ چین ' ہندوستان ' باز نطیبنی اور رومی سلطنت لیکن اس کی تیاری اور بنائی میں فرق تھا۔ چین کی سلک کی یہ خصوصیت تھی کہ وہ کوالٹی میں دو سرے ملکوں کی سلک سے اچھی ہوتی تھی۔ چو نکہ سلک ایک چیچیدہ عمل کے بعد تیار ہوتی تھی ' اس لیے تمام ملکوں میں یہ منگی ہوتی تھی۔ اس کی خوبصورتی کی وجہ سے امراء اور طبقہ اعلیٰ کے لوگ اس کو استعال کرتے تھے۔ چین میں آنگ (Tang) کے دور حکومت اور باز نطیبنی سلطنت میں صرف امراء یا حکومت کے برے عمدیدار ہی استعال کر سکتے تھے۔ دو سرا اس کا استعال یہ تھا کہ غیر ملکی حکمرانوں کو بطور تحفہ بھیجی جو نکہ سلک کی تیاری حکمرانوں اور امراء کے علم سے ہوتی تھی ' اس لیے وہ اسے محدود رکھتے تھے اور یہ عام منڈیوں میں فروخت کے لیے نہیں جاتی تھی۔

مصنف نے اس کے بعد ہندوستان میں بدھ مت میں ہونے والی تبدیلیوں کا ذکر کیا ہے اور سے کہ کس طرح سلک کا استعال مذہبی امور میں شروع ہوا۔ جب بدھ مت دو فرقول میں تقتیم ہوا (بن مان اور مهایان) تو مهایان کے غدمی راہنماؤں نے اس کی تبلیغ کی کہ فرد کی نجات صرف عبادات کے ذریعہ ہی سے ممکن نہیں' بلکہ اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ نذر' نیاز اور تحفہ تحائف دے کر مذہب کی خدمت کرے چنانچہ جب ہندوستان میں بدھ خانقاہوں کا قیام عمل میں آیا تو انہیں روزمرہ کی زندگی کے لیے پیپول کی ضرورت تھی۔ اس وقت تک شہول میں بدھ مت کے ماننے والے مالدار تاجرول کا طبقه وجود میں آگیا تھا۔ کیونکہ تاجروں اور دست کاروں کی برہمن مذہب میں عزت نهیں تھی۔ وہال عزت کا معیار ذات پات تھی۔ برہمن چاہیے غریب ہی کیول نہ ہو اس کا معاشرہ میں ساجی ورجہ بلند تھا۔ اس لیے بدھ مت میں تاجروں اور وست کاروں کو عزت ملی۔ اس کے بدلے میں انہوں نے اپنی دولت کو زہبی کاموں میں استعل کیا- خانقاہوں کی تغیر کرائی' ان کو بیش بها نذرائے دیئے اور خاص طور سے جگہ جگہ اسٹوپا بنائے۔ ان اسٹوپاؤل میں بدھ کے تیرکات رکھے ہوئے تھے جو زائرین کے لیے باعث تواب تھے۔ تاجروں کی دولت کے حصول کے لیے بدھ مت کے مذہبی راہنماؤں نے اس بات پر زور دیا کہ محض عبادت اور تقوی فرد کی نجات کے لیے ضروری نہیں' بلکہ اسے اپنی دولت بھی ذہبی کاموں میں خرچ کرنی چاہیے۔ سلک ان خہبی عقائد میں یہ کردار ادا کرتی تھی فیمتی اور خوبصورت ہونے کی وجہ سے تبرکات کو اس میں لییٹ کر رکھا جا تا تھا۔ اس کے علاوہ مالدار لوگ سلک کو بطور نذرانہ بھی پیش کرتے تھے۔ خانقابوں اور اسٹوپا کی رونق اور عزت بردھانے کے لیے ان پر سلک کے بیخ جھنڈوں کا ذہبی طور پر بیخ جھنڈوں کا ذہبی طور پر استعال ہندوستان اور وسط ایشیا میں ہوا۔

سلک کی تاریخ بیان کرتے ہوئے مصنف لکھتا ہے کہ قدیم ہندوستان میں یہاں پر جنگلی ریشم کے کیڑوں (Cocoon) سے سلک بنائی جاتی تھی۔ لیکن بیہ لوگ ملبری (Mulbery) سلک سے ناواقف تھے۔ اس وجہ سے ہندوستان کی سلک نرم اور چبک دار نہیں ہوتی تھی۔ تیرہویں صدی عیسوی میں جب وسط ایشیا میں منگولوں کے حملے دار نہیں مہاجرین ہندوستان آئے تب انہوں نے ملبری سلک سے اہل ہندوستان کو روشنای کرایا۔

ابتدائی دور میں بدھ مت کے مانے والوں کے لیے یہ ایک اہم مسکہ تھا کہ کیڑوں کو مار کر جو سلک بنائی جاتی ہے 'کیا اس کا پہننا جائز ہے؟ چو نکہ ہندوستان میں بدھ مت کے مانے والے سلک کا استعال کرتے تھے 'اس لیے ایک تو اس کا جواز بنا کر 'دو مرے کاٹن کے منگے کپڑوں کی وجہ ہے 'چین والوں نے سلک کا استعال جائز قرار دے دیا۔ چین میں اگرچہ اس کے استعال پر عام لوگوں کے لیے قانونی طور پر پابندی تھی۔ لیکن ہندوستان میں قانونی پابندی نہیں ہوئی۔ اس کی ایک وجہ تو ہندوستان میں قانون کا مندوستان میں انون کا طریقہ کار تھا۔ یہاں پر قانون برہمنوں کے 'دھرم شامتروں'' میں درج ہوتے تھے۔ اور بادشاہ کا کام ان پر عمل کرنا تھا۔ اس طرح وہ قانون بنا نہیں سکتا تھا ان کو نافذ کرنے والا بادشاہ کا کام ان پر عمل کرنا تھا۔ اس طرح وہ قانون بنا نہیں سکتا تھا ان کو نافذ کرنے والا تھا۔ اس لیے شامتروں میں سلک کے خلاف کوئی قانون نہ ہونے کی وجہ سے جو چاہے اسے استعال کر سکتا تھا۔ یہی وجہ تھی کہ یہاں پر چین سے آنے والی سلک کی مانگ

چین میں سلک کے لباس کے علاوہ بھی اور کئی استعال تھے 'مثلاً اسے بطور کرنسی استعال کیا جاتا تھا۔ دست کار اسے بطور نیکس حکومت کو ادا کرتے تھے 'تجینر و تکفین میں بطور کفن اس کا استعال تھا۔ چونکہ دو سرے ملکوں میں اس کی مانگ تھی اس لیے اس بات پر نوجہ دی گئی کہ اس کی پیداوار کو بردھایا جائے۔ ساویں صدی میں سلک چین میں رتبہ کی علامت بن گئی اور نانگ دور میں اس کے لیے قوانمین بنائے گئے کہ کون استعال کرے اور کون نہ کرے۔ 681 میں چین کے باوشاہ کوزنگ (Kao-tsung) نے یہ فرمان جاری کیا کہ:

کما جاتا ہے کہ حکومت کے عمدیدار اور عام لوگ لباس کے بارے مین قوانین کی پبک میں پوری طرح سے پابندی نہیں کرتے ہیں اور خلاف ورزی کرتے ہوئے قرمزی' ارغوانی' کالے اور سبز رنگ کے چست ملبوسات کو اپنی قباؤں کے نیچے پہنتے ہیں۔ وہ بغیر کمی ڈر کے اپنے یہ ملبوسات گلیوں اور دیماتوں میں لوگوں کو دکھاتے ہیں۔ ان کے اس رویہ سے امراء اور عام لوگوں کے درمیان جو فرق ہے وہ کم ہو گیا ہے جس کی وجہ اظاتی معیار پست ہو گیا ہے۔ اس کے بعد سے ہر مخص پر یہ لازم کیا جاتا ہے کہ وہ وہ کی لباس پنے جو اس کے مرتبہ کے مطابق مقرر کیا گیا ہے۔ اعلی مرتبہ کے مطابق مقرر کیا گیا ہے۔ اعلیٰ مرتبہ کے لوگوں کو یہ اختیار ہے کہ وہ اپنے سے کم مرتبہ درجوں کے لوگوں کا لباس پرن لیں۔ گر کم مرتبہ لوگوں کے مرتبہ درجوں کے لوگوں کا لباس پر قطعی پابندی ہے۔ جو مشعبہ ان قوانین کے نفاذ کا ذمہ دار ہے اس کا یہ فرض ہے کہ وہ شعبہ ان قوانین کی خلاف ورزی نہ ہونے دے۔

یورپ میں رومی زوال اور عیمائیت کے عروج کو مد نظر رکھتے ہوئے مصنف اس عمل میں سلک کے استعمال کا جائزہ لیتا ہے۔ یورپ میں جب رومی امپائر کا زوال ہوا تو اس کا ایک نتیجہ یہ ہوا کہ بڑے بڑے شہر اجڑ گئے اور امراء شہروں کو چھوڑ کر دیمات میں چلے گئے جس کی وجہ سے فیوڈل لارڈز کا اثر و رسوخ بڑھ گیا۔ اس عمد میں جب عیمائیت پھلی تو یہ امراء چرچ کے عمدیدار بھی بن گئے اور یوں انہوں نے سیاست اور غیمائیت پھلی تو یہ امراء چرچ کے عمدیدار بھی بن گئے اور یوں انہوں نے سیاست اور غیمائیت بھلی تو یہ امراء چرچ کے عمدیدار بھی بن گئے اور یوں انہوں نے سیاست اور غیم کر ایا۔

جب قسطنطین نے عیسائیت قبول کر لی تو اس نے تمام روی امپائر میں چرچ تعیر کرائے۔ یہ چرچ دو قتم کے تھے۔ کیتھڈرل جو حفرت عینی کی یاد میں بنائے گئے اور دو سرے چرچ جو شہید اولیاء کی یادگار کے طور پر تعیر ہوئے۔ عیسائیت کی مقبولیت نے عیسائی معاشرہ میں اولیاء کا درجہ بردھایا۔ خاص طور سے وہ اولیاء کے جو ندہب کی خاطر شہید ہوئے تھے۔ مثلاً روم شرکا محافظ ولی چیڑ ہوا تو قسطنطنیہ کی حفاظت کواری مریم کے سپرد ہوئی۔ یہ عمد اس لحاظ سے قابل ذکر ہے کہ اس میں ندہی تیرکات کی لوگوں میں مقبولیت تھی۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ یورپ کے لوگ قدیم نداہب کو چھوڑ کر عیسائی تو ہو گئے تھے، گر ان کی رسومات اور عادات ابھی تک ان کے قدیم نداہب سے وابستہ تھیں۔ اس لیے تیرکات نے ان کے دیوی دیو آؤں کی جگہ لے لی۔ اور یہ تیرکات ہر چرچ کے لیے ضروری ہو گئے ناکہ عبادت گزار ان کی زیارت کرکے ثواب عاصل کریں۔ لاندا ان تیرکات کی خلاش میں چوتھی صدی عیسوی میں اولیاء کی قبریں کو بطور تیرک محفوظ کیا جانے لگا۔

ابتداء میں مقامی ولیوں کی وجہ سے عیسائیت کی مرکزیت کمزور ہوئی' گر سینٹ آگٹائن نے بعد میں مقامی اولیاء کے ذرایعہ سے علاقائی عیسائی جماعتوں کو متحد کرکے عیسائیت کو اور زیادہ مضبوط کیا۔

اولیاء کے تیرکات کی ایمیت اس وقت اور زیادہ ہوئی جبکہ موت کے بارے میں عیسائیت کے عقائد میں تبدیلی آئی۔ ابتدائی عیسائیت میں اس دنیا کو برا نہیں کما جاتا تھا اور اگلی دنیا کے بارے میں لوگوں کے خیالات واضح نہیں تھے۔ لیکن آگے چل کر عیسائیت نے اگلی دنیا کی باقاعدہ سے تشکیل کی۔ گناہ' حساب کتاب اور روز محشر کی تفسیلات بتائیں۔ اس ماحول میں اولیاء اور ان کے تیرکات کی ایمیت بھی بردھ گئی۔ کیونکہ اب اولیاء خدا اور بندے کے درمیان ایک واسطہ بن گئے کہ جن کی سفارش نجات کے لیے ضروری ہو گئی۔ مزید سے تصور کہ اولیاء کی روح جنت میں ہے۔ اس لیے نبات کے لیے ضروری ہو گئی۔ مزید سے تصور کہ اولیاء کی روح جنت میں ہے۔ اس لیے آیا کہ حضرت عیسیٰ سمیت اکثر اولیاء شہید ہوئے' اس لیے جب وہ خود کی حفاظت نہیں کر سکے تو دو سرول کے کس طرح سے کام آئیں گے۔ اس سوال کا جواب اس نہیں کر سکے تو دو سرول کے کس طرح سے کام آئیں گے۔ اس سوال کا جواب اس

طرح سے دیا گیا کہ اولیاء کی زندگی اس دنیا میں گناہوں سے دور رہ کرپاک رہی۔ اس لیے دو سری دنیا میں ان کا اعلیٰ درجہ ہے' النزا اپنی اس روحانی طاقت سے وہ اپنے معقدین کی حفاظت کریں گے۔

رومی اپنے مردے شہر سے باہر قبرستانوں میں دفن کرتے تھے یا شاہراہوں کے ساتھ مقبرے تقمیر کراتے تھے، گر عیسائیت میں جب اولیاء کا درجہ اونچا ہوا تو ان کے تبرکات کے ساتھ ساتھ ان کے مردہ جسموں کو چرچ میں لا کر دفن کیا جانے لگا۔ چھٹی صدی عیسوی میں اولیاء کی قبروں کے قریب چرچوں کی تقمیر ہونے گئی اور لوگ بھی ان کے قریب وفن ہونا اعزاز سمجھنے لگے کہ ان کی قربت کی وجہ سے انہیں اگلی دنیا میں اچھا مرتبہ مل جائے گا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اب چرچ قبرستانوں کی حفاظت کرنے انھا مرتبہ مل جائے گا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اب چرچ قبرستانوں کی حفاظت کرنے گئی اور کی ان کی قربت کی وجہ سے انہیں اگلی دنیا میں انہوں کی حفاظت کرنے انہوں کی حفاظت کرنے گئی اور انہوں کی حفاظت کرنے گئی اور انہوں کی حفاظت کرنے گئی انہوں کی حفاظت کرنے گئی انہوں کی خوالے ک

انگتان میں عیسائیت کی تبلیغ کے وقت یہ دلیل دی گی کہ یہ اگل دنیا کے بارے میں بتاتی ہے۔ اگرچہ یہ موت کو تو نہیں روک سکتی ہے، گر موت کے بعد اگل دنیا میں ایک اچھی زندگی کی ضامن ہے۔ الندا جنت میں جانے کے لیے چرچ اور اس کے عمدیداروں کی خدمت ضروری ہے۔ اس جذبہ کے تحت امراء اور حکمرانوں نے چرچ و فانقابیں تعمیر کرائیں۔ نہمب کے نام پر خیرات و عطیات دیئے، مرنے والوں کی نجات کے لیے خانقابیں کے لیے فرشی رسومات کرائیں۔ شاہی خاندان کے افراد نے اپنی نجات کے لیے خانقابیں تعمیر کرا کے اس احاطہ میں اپنے لیے قبرستان کو مخصوص کر لیا۔ حکمرانوں اور امراء کے تعمیر کرا کے اس احاطہ میں اپنے لیے قبرستان کو مخصوص کر لیا۔ حکمرانوں اور امراء کے اس فرشی کی وجہ سے چرچ اور اس کے عمدیداروں کی معاشرے میں ابھیت بردھ گئی۔

یمال پر بیہ سوال بھی ہوتا ہے کہ آخر کیا وجہ تھی کہ قرون وسطیٰ میں لوگ اگلی دنیا میں بہتر زندگی کے اس قدر خواہشند تھے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ اس زمانہ میں جنگ، قط اور دو سری بیاریوں کی وجہ سے موت کا تصور ہر وقت موجود رہتا تھا۔ اس لیے لوگوں کی بیہ شدید خواہش ہو گئی کہ مرنے کے بعد انہیں اگلی زندگی میں سکون و آرام میسر آ جائے۔ ان کے ان جذبات کو چرچ نے پوری پوری طرح استعال کیا اور اسپن مانے والوں کی آخرت کی زندگی کے بہتر ہونے میں ان کی مدد کی۔ النذا تجیز و

سی کی رسومات اور مرنے کے بعد کی دعاؤں نے چرچ اور اس کے عمدیداروں کی معاشرہ میں عزت و احترام کو بردھا دیا۔

کار ولنجین دور میں ' یعنی قرون و سطی میں اولیاء کے تمرکات کی تعداد بردھ گئے۔ لوگ ان چرچوں میں جمال یہ تیرکات رکھے ہوتے تھے ان کی زیارت کے لیے سخر کرنے لگے۔ یہ تیرکات اپنی برکتوں کی وجہ سے مقبول ہوئے۔ عیسائی مشزوں نے انہیں تبدیلی غرب کے لیے بھی استعال کیا۔ لوگوں میں یہ یقین بھی جڑ پکڑ گیا کہ تیرکات جادو ٹونے سے محفوظ رکھتے ہیں۔ ان تیرکات کی وجہ سے لوگ بردی تعداد میں چرچ میں آنے لگے اور ساتھ میں عطیات و نذرانے بھی دینے لگے ، جس کی وجہ سے چرچ کی دولت میں اضافہ ہو گیا۔ تیرکات کی مقبولیت دیکھتے ہوئے ہر چرچ کی کوشش چرچ کی دولت میں اضافہ ہو گیا۔ تیرکات کی مقبولیت دیکھتے ہوئے ہر چرچ کی کوشش ہوئی کہ بھید اولیاء کے خون آلود کپڑے اور ان کے جم کی ہٹیاں جگہ جگہ بطور تیرکات محفوظ کی جانے لگیں۔ اس بڑھتی ہوئی مائگ نے جعلی تیرکات پیدا کیے ' الغذا اب جب جدید مورخ ان جعلی تیرکات کا تجزیہ کرتا ہے تو پتا چات تیرکات پیدا کے ' الغذا اب جب جدید مورخ ان جعلی تیرکات کا تجزیہ کرتا ہے تو پتا چات ہیں محفوظ ہیں آگر ان کا صاب لگایا جائے تو اس سے چھ جم بنتے ہیں۔ سینٹ کر گوری میں محفوظ ہیں آگر ان کا صاب لگایا جائے تو اس سے چھ جم بنتے ہیں۔ سینٹ کر گوری میں محفوظ ہیں آگر ان کا صاب لگایا جائے تو اس سے چھ جم بنتے ہیں۔ سینٹ کر گوری میں مورخ ان جو جہ میں۔ سینٹ کر گوری میں مورخ اس میں مورخ ہیں آگر ان کا صاب لگایا جائے تو اس سے چھ جم بنتے ہیں۔ سینٹ کر گوری میں مورخ اس میں مورخ ہی اگر ان کا حماب لگایا جائے تو اس سے چھ جم بنتے ہیں۔ سینٹ کر گوری میں مورخ ہیں۔

روم میں بوپ اولیاء کے مردہ جم اور تیرکات محفوظ رکھتے تھے اور پھریمال سے یہ دو سرے ملکوں کو بھیج جاتے تھے۔ تیرکات کی کمی کو دیکھتے ہوئے بوپ نے اولیاء بنانے کی تعداد میں اضافہ کر دیا تاکہ تیرکات میں کمی نہ ہو۔ اس سے عام لوگوں میں چرچ اور اولیاء کی مقبولیت ہوئی۔ اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ بچوں کے نام اولیاوں پر رکھے جانے گئے تھے۔

چرچ کی اس پوزیش اور اس کی دولت کا اثر یہ ہوا کہ چرچ میں اور اس کے عمدیداروں میں سلک کی مقبولیت برھی۔ اب چرچ کے عمدیداروں کے لباس سکی ہونے لگے۔ سلک پر حضرت عیسیٰ کی ہونے لگے۔ سلک پر حضرت عیسیٰ کی تصاویر اور دو سرے اولیاء کی شبیمیں کاڑھی جانے لگیں۔ ان کے کفن کے لیے سلک کا استعال ہونے لگا۔ تیمکات کو سلک میں لپیٹ کر محفوظ کیا جانے لگا اور قبروں پر سلک کی

چادریں چڑھائی جانے گلیں' یوں سلک اور فرجب کا آپس میں تعلق پیدا ہوا کہ جو اب تک قائم ہے۔

مصنف نے اس کے بعد سلک اور اسلام کے موضوع پر شخیق کی ہے۔ چین کے بر عکس کے جمال سلک ایک رتبہ اور پوزیشن کی علامت تھی اور جمال قانونا" عام لوگوں کو سکی ملبوسات پیننے سے روکا گیا تھا۔ اسلامی ملکوں میں اس پر اس طرح سے کوئی پابندی نہیں تھی کیونکہ قرآن میں سلک کے کپڑوں کی ممافعت نہیں ہے بلکہ جنت میں سکی ملبوسات کی خوشخبری ہے۔ لیکن حدیثوں میں سلک اور سکی ملبوسات کو برا کما گیا ہے، خصوصیت سے مردوں کے لیے ان کے پہننے پر پابندی ہے۔ کچھ حدیثوں میں مردوں اور عورتوں دونوں کے لیے اس کی ممانعت ہے۔ لیکن کعبہ کے غلاف کے لیے مردوں اور عورتوں دونوں کے لیے اس کی ممانعت ہے۔ لیکن کعبہ کے غلاف کے لیے سک کا استعال ہو تا ہے۔

جیسے جیسے اسلامی فوحات ہوئیں اور معاشرے میں دولت مند طبقہ وجود میں آیا تو انہوں نے اپنے درجہ اور مرتبہ کے اظہار کے لیے سلک کے کپڑے پہننا شروع کر دیئے۔ حکمرانوں نے سلک کے ملبوسات تیار کرانے کے لیے کارخانے قائم کیے جہاں شاہی ملبوسات اور خلعتوں کے لیے سلک تیار ہوتی تھی۔

اسلامی ملکوں میں سلک کے کپڑوں پر "طراز" کا استعال ہوا۔ کپڑے پر مختلف قتم کے نقش و نگار ہوتے تھے۔ اس کے حاشیہ پر کوئی تحریر ہوتی تھی۔ ساتھ میں تاریخ سال درج ہوتا تھا۔ ہر حکمران نے اس قتم کے ملبوسات کے لیے "دارا المراز" قائم کیے تھے، جہال حاشیہ کی چوڑائی اور کڑھائی کی جانے والی تحریر کے بارے میں ہدایات دی جاتی تھی۔ طراز کے دو قتم کے کارخانے تھے۔ ایک میں خلیفہ اور خلعت کے لیے طراز تیار ہوتی تھی اور دو سرے کارخانوں میں عوام کے لیے۔

اس کا طریقہ یہ تھا کہ تحریر بھم اللہ سے شروع ہوتی تھی اس کے بعد عمران کا نام آتا پھر اس کی تعریف ہوتی تھی اس کے بعد عمران کا نام آتا پھر اس کی تعریف ہوتی۔ اور بید کہ کپڑا کس کارخانہ میں بنا اور کس تاریخ اور سال کو تیار ہوا۔ عباسی خاندان کے بعد طراز کا رواج مسلمان سلاطین میں ہو گیا اور اس کے بنانے کے کارخانے اور فروخت کے لیے دکانیں پورے اسلامی ممالک میں تھیل گئیں۔ اس صنعت کی ترقی کی وجہ سے ملکوں کی آمدن میں اضافہ ہوا۔

اسلامی عمد میں سلک کے استعال سے حکمران اور امراء اپنی شان و شوکت اور دولت کا اظمار کرتے تھے۔ خاص طور سے عباسی خلفاء بازنطینی شمنشاہوں سے مقابلہ کرتے تھے کما جاتا ہے کہ عباسی خلیفہ مقدر باللہ کے دربار میں 38 ہزار سلک کے پردے تھے۔ ان پردوں کو تہواروں اور خاص خاص موقع پر لٹکایا جاتا تھا تاکہ نہ صرف خوبصورتی میں اضافہ ہو بلکہ لوگوں پر بھی اس کی چک دمک سے رعب پڑے۔

اس پورے مطالعہ سے یہ بات واضح ہو کر آتی ہے کہ قرون وسطیٰ میں سلک کا استعال نہ صرف بطور مابوسات کے ہوا' بلکہ یہ تحفہ تحانف کے لیے بھی استعال ہو تا تھا' جب چین سے زائرین ہندوستان آئے تو اپنے ساتھ خاص تعداد میں سلک لائے کہ جو بطور کرنی کے بھی استعال ہوئی اور اس کو ذہبی علماء اور خانقاہوں کو بطور نذر کے بھی دیا گیا۔ چرچوں اور اسٹوپاؤں کی آرائش سے لے کر اولیاء کی قبروں کی آرائش کے بھی کام آئی' تبرکات کی حفاظت بھی اس میں لپیٹ کر کی گئی' خاص طور چرچ کے عدیداروں اور بدھ کی خانقاہوں کے راہبوں کے لباس اس سے تیار ہوئے جس سے عدیداروں اور بدھ کی خانقاہوں کے راہبوں کے لباس اس سے تیار ہوئے جس سے خام ہوتہ بردھ گیا تھا۔

ند ہی استعال کے ساتھ ساتھ ساتی طور پر سلک کے ملبوسات ہمیشہ سے اس کے پہننے والوں کا ساجی رتبہ متعین کرتے تھے۔ اس لیے تھمرانوں اور امراء میں اس کے ملبوسات مقبول تھے۔

## غصه اور تاریخ

انسان کے جذبات تاریخی عمل پر اثر انداز ہوتے ہیں' اس لیے اب تاریخ نولیی میں یہ اہم تبدیلی آئی ہے کہ وہ ان جذبات کو تاریخ کے فریم ورک میں رکھ کر ان کی اہمیت اور اثرات کا جائزہ لے رہے ہیں۔ یہاں میہ سوال پیدا ہو سکتا ہے کہ کیا مورخ جذبات کا تجزیہ کرتے ہوئے نفیاں دال یا عمرانیات کے ماہر کے میدان میں تو دخل اندازی نبیں کر رہے ہیں؟ لیکن ساجی علوم کا اگر وسیع تاظر میں مطالعہ کیا جائے تو یہ انسان' اس کے ذہن' اور اس کی سرگرمیوں کا سجھنے کا ایک ذریعہ ہے۔ خاص طور سے یہ بھی دیکھنا کہ انسان کے جذبات میں کب سس وقت اور سن حالات میں تبدیلی آئی۔ کیونکہ جذبات کا اظہار بیشہ ایک جیسا نہیں رہا ہے۔ یہ انسانی معاشروں میں بدلتا رہا ہے- ان ہی جذبات میں سے ایک "غصہ" ہے- غصہ کا جذبہ کی نہ کسی شکل میں ہر فرد میں موجود ہو تا ہے اور وہ تبھی تبھی اس کا اظہار بھی کرتا ہے۔ تہذیب و تدن کے عمل میں اس بات پر زور دیا گیا کہ غصہ کے جذبات کو کنٹرول کرنا چاہیے 'اور اس کا اظهار نہیں کرنا چاہیے۔ جذبات کو دبانا یا ان کا اظهار نہ کرنا ایک طریقہ کار ہے کہ جس کے ذریعہ سے فرد اینے رویوں کی تھکیل کرتا ہے۔ کیونکہ غصہ کا اظہار صرف جم کی حرکات و سکنات سے ہی شیں ہو تا ہے' بلکہ اس کے نتیجہ میں زبان اور الفاظ بھی نئے معنی اپناتے ہیں۔ گالیاں' بددعائیں' اور برابھلا کہنا غصہ کے متیجہ میں ہی پیدا ہو تا ہے۔ غصه کا تعلق طبقاتی اور ساجی حیثیت سے بھی ہو تا ہے۔ اس کے اظہار کے دونوں پہلو ہوتے ہیں۔ یعنی اپنے سے کم تر لوگوں پر غصہ کرنا چاہیے ماکہ ان میں ڈر اور خوف رہے۔ انہیں برا بھلا کتے رہنا چاہیے ناکہ ان کے زمہ جو کام ہے وہ کرتے رہیں۔ اس لیے ملازموں اور نوکروں کے لیے مالک یا آقا کا غصہ بیشہ اہم حیثیت رکھتا ہے۔ لیکن دو سری طرف طبقہ اعلیٰ کے لوگوں سے کہا جاتا ہے کہ اپنے غصہ کا اظہار نہ کریں اس پر کنٹرول دیکھیں'کیونکہ غصہ کے اظہار سے ان کی شخصیت کا دو سرا روپ ظاہر ہوتا ہے کہ جو پندیدہ نہیں ہوتا ہے اور اس سے یہ تاثر پیدا ہوتا ہے کہ یہ شخص اس قدر کمزور ہے کہ اپنے جذبات پر قابو نہیں یا سکا۔

اس کے برعکس نچلے طبقہ کے لوگ مالک و آقا کے سامنے اپنے غصہ پر قابو پاتے ہیں اور اپنی ناراضگی اور غصہ کو دباکر رکھتے ہیں۔ کیونکہ ان کا سابی مرتبہ اس کی اجازت نہیں دیتا ہے کہ وہ اس کا کھل کر اظہار کریں۔ یہ اظہار وہ اپنے برابر کے لوگوں میں یوری طرح سے کرتے ہیں۔

غصہ کے موضوع پر باربرا۔ ایج۔ روزن وائن Barbra H. Rosen wein نے مقالت کا ایک مجموعہ بعنوان 'مغصہ کا ماضی'' کے نام سے شائع کیا ہے۔

The Anger's Past: The Social Uses of an emotion in the Middle Ages (1998)

اس مجموعہ میں جن مقالت کو شامل کیا گیا ہے ان میں غصہ کے اظہار کا تعلق طبقوں کے لخاظ سے ہے۔ مثلاً خانقابوں میں ندہی لوگ یا اولیاء کس انداز میں غصہ کو ظاہر کرتے تھے۔ بادشاہوں' جاگیرداروں اور امراء کے روئے کیا تھے' اور کسان و کاشتکار غصہ کو کیسے ناریخ میں بیان کیا گیا ہے۔ غصہ کو کیسے ناریخ میں بیان کیا گیا ہے۔

مثلاً غصہ کے جذبہ میں بد دعائیں دی جاتی ہیں۔ یہ بد دعائیں فرد کے ساجی رتبہ اور اس کے ندہبی یا سیکولر خیالات کا اظہار کرتی ہیں۔ مثلاً اگر فدہبی آدمی بددعا دے گا تو اس کا تعلق عقائد سے ہو گا۔ اور وہ سامنے والے کے نقصان ' بربادی' یا تباہی کے لیے خدا سے مدد طلب کرے گا جیسے : خدا ان کے گھروں کو برباد کرے' خدا ان کو شیطان کے ساتھ جنم میں رکھے' خدا ان کی یادداشت کو بھیشہ بھیشہ کے لیے ختم کر شیطان کے ساتھ جنم میں رکھے' خدا ان کی یادداشت کو بھیشہ بھیشہ کے لیے ختم کر

جب بھی بدوعاؤں میں خدایا دیو آؤل سے مدوطلب کی جاتی ہے تو اس کا مطلب ہوتا ہے کہ بدوعاؤں میں خدایا دیو آؤل سے مدوطلب کی جاتی ہے۔ یا وہ صاحب اقتدار شیں ہے۔ اس کا دوسرا مطلب میں ہیں ہے اس کا دوسرا مطلب میں ہیں ہے اس کا دوسرا مطلب میں ہے کہ وہ خود کسی کی تابی و بریادی یا نقصان کا ذمہ دار نہیں بننا چاہتا ہے اور ساری ذمہ داری اللی قوتوں پر ڈال دیتا ہے۔

غصہ میں جب سیکولر بدرعائیں دی جاتی ہیں تو اس میں اس قتم کی گالیاں ہوتی ہیں کہ جو معاشرے میں باعزت لوگوں کے لیے چیلنج ہوتی ہیں۔ مثلاً حرامی سالا اور کمین وغیرہ۔

اعلی ذات کے لوگ جب بھی اپنے ماتخوں یا کم ذات کے لوگوں کو برا بھلا کتے ہیں تو ان کو کام ست کام چور ' جائل' اور نکما کتے ہیں۔ کیونکہ وہ ضروری خیال کرتے ہیں کہ انہیں ہیشہ کام کرتے رہنا چاہیے ' اور بھی آرام سے نہیں بیٹھنا چاہیے۔ گلیوں کا تعلق روایات سے بھی ہوتا ہے۔ اگر کسی معاشرہ میں ایمانداری ایک اہم وصف ہے تو اس میں کسی کو بے ایمان کمنا اس کی بے عزتی ہوگی۔

عام طور سے سبھی نداہب میں غصہ کو برا کما گیا ہے کیونکہ غصہ فرد کی قوت برداشت کو ختم کر دیتا ہے۔ مثلاً عیمائیت میں راہوں سے کما گیا ہے کہ "جب تک غصہ باتی رہتا ہے نہ تو ہم زندگی سے کچھ سکھتے ہیں اور نہ ہی ہم میں دائش مندی آ سکتی ہے۔ جن راہوں کے دلوں میں غصہ ہو' انہیں عبادت نہیں کرنی چاہیے۔"

اس لیے غصہ کے بجائے مبر' برداشت' اور حلم کی تلقین کی جاتی ہے۔ عیسائیت میں خاص طور سے الیا اوب تخلیق ہوا کہ جس میں فدہبی لوگوں کے لیے اور چرچ کے عمد یداروں کے لیے غصہ سے دور رہنے پر زور دیا گیا ہے۔ اگر کوئی راہب غصہ کرے تو ہدایت تھی کہ اسے سلسلہ سے نکال دیا جائے۔ فدہبی عمدیداروں کے لیے غصہ پر قابو پانا اس لیے ضروری تھا کیونکہ وہ کمیونٹی کی روحانی ضروریات کو پورا کرتے تھے اور ان کی پہنچ خدا تک تھی۔

کین چونکہ خانقاہ کے پاس جائداد تھی اس لیے اکثر اس کے جھڑے جاگرداروں سے ہوتے رہتے تھے۔ بھی بھی نائٹ یا جاگردار چرچ کی زمین پر قبضہ کر لیتا تھا تو ایے موقعوں پر خانقاہ کے عمدیدار اور راہب اپ غصہ کا اظہار چرچ کی تھنیناں بجا کر کرتے ہے۔ یا وہ اولیاء کے مجتموں کو گھاس میں ڈال دیتے تھے اور ان کے سامنے سجدہ میں گر کر ان سے انصاف طلب کرتے تھے اس کا مقصد یہ تھا کہ بدعنوان پارٹی ڈر جائے اور قرالی یا اولیاء کے خوف سے زمین واپس کر دے۔

حکمرانوں اور بادشاہوں کے بال عصد کے اظہار کا طریقہ دوسرا ہو تا تھا۔ مثلاً جب وہ کوئی تھم یا فرمان جاری کرتے تھے تو اس کے الفاظ ہوتے تھے کہ: "اگر کسی نے ہمارے اُحکالت کی خلاف ورزی کی تو اس پر ہمارا عماب (غصد) نازل ہو گا۔"

بادشاہوں کے لیے جو ہدایت نامے لکھے گئے ہیں' ان میں اس کے لیے ضروری تھا کہ وہ رحمل اور غصہ ور دونوں ہو ناکہ اس کے احکالت کی مجمیل ہو سکے' کیونکہ جب تک لوگ خوف زدہ نہ ہوں گے' اس کی اطاعت سے گریز کریں گے۔ المذا حکمراں اپنے غصہ کا اظہار سخت سزاؤں کے ذریعہ کرتے تھے۔

فرانس کے مورخ مارک بلوخ نے اس بلت کی جانب اشارہ کیا ہے کہ آخر قرون وسطی کے لوگ کیوں اس قدر جذباتی اور جوشلے ہوتے تھے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اس کی وجہ ایک تو یہ تھی کہ انہیں مناسب غذا نہیں ملی تھی، دو سرے ان میں صفائی کا شعور نہیں تھا۔ ان دو عناصر کی وجہ سے ان میں جذباتیت تھی۔ اس کے علاوہ دو سری وجوبات بھی تھیں کہ جنہوں نے لوگوں میں عدم تحفظ اور اعماد کی کی کو تو پیدا کر دیا تھا، مثلا : نااہل حکومتیں، جو عوام کو خوف زدہ رکھتی تھیں۔ وبائیں، قبط، اور تشدد کی وارداتیں۔ ان کی وجہ سے لوگ امید و ناامیدی کے عالم میں رہتے تھے۔ بلوخ کا کہنا وارداتیں۔ ان کی وجہ سے لوگ امید و ناامیدی کے عالم میں رہتے تھے۔ بلوخ کا کہنا ہے کہ قرون وسطیٰ کا کلچر لوگوں کی کھروری فطرت کو کنٹرول نہیں کر سکا اس کلچر میں الی اظائی و ساجی روایات کی کمی تھی کہ جن کے دباؤ کے تحت معاشرہ اپنے جذبات کو تابی اظائی و ساجی روایات کی کمی تھی کہ جن کے دباؤ کے تحت معاشرہ اپنے جذبات کو توریرٹ

(Norhert) کے نقطہ نظر کے مطابق "تہذیبی عمل" شروع ہوا 'جس نے لوگوں کے رویوں اور عادات کو بدلا 'اور لوگوں نے غصہ اور دو سرے جذبات پر قابو پانا شروع کر دیا۔ مثلاً اب پبک میں رونا باعث شرم ہو گیا۔ غم کو برداشت کرنا ضروری تھا 'نہ کہ اس کا اظہار کیا جائے 'وغیرہ وغیرہ۔

قرون وسطی میں کسانوں اور کاشتکاروں کے بارے میں جو رائے ہمیں ملتی ہے وہ طبقہ اعلیٰ کی ہے۔ کیونکہ وہ حکمران طبقوں اور ندہجی عمدیداروں کے لیے کام کر ہا تھا، اس لیے ان طبقول کی بیہ ذمہ داری تھی کہ اس کے عوض وہ اس کی حفاظت کریں کیونکہ وہ خود اس قاتل نہیں تھا کہ این حفاظت کر سکتا۔

اگر بھی کسان اپنے غصہ کا اظہار کرتا تھا تو اس کے غصہ کو اس کے سابی رتبہ کی روشیٰ میں دیکھا جاتا تھا' بعنی کسان غیر متمدن' جابل' وحثی' اور گنوار تھا اس وجہ سے اس کا غصہ بھی اس کی شخصیت کا مظر ہوتا تھا کہ جس میں کوئی مثبت عضر نہیں ہوتا تھا۔ للذا اس کے بتیجہ میں وہ جھڑے اور فسادات کرتا تھا جس میں لوگ زخمی ہوتے سے یا مارے جاتے سے اس لیے اس کا غصہ انتثار' بدانظامی' اور فسادات کا باعث ہوا کرتا تھا۔ یکی حال ان کی بغاوتوں کا تھا کہ جو بے مقصد ہوتی تھیں اور تباہی کا سبب بنی تھیں۔ اس لیے قرون وسطی کی کتابوں میں کسانوں کو وحثی جانوروں سے تشبیہ دی ہے کہ جو فہم و عقل سے بالاتر ہیں۔ مثلاً 1233ء میں جب جرمنی میں کسانوں کی بغاوت ہوئی تو بوپ گیریگری ننم نے کسانوں کے خلاف اعلان جماد کر دیا اور کما کہ ان میں سے ہوئی تو بوپ گیریگری ننم نے کسانوں کے خلاف اعلان جماد کر دیا اور کما کہ ان میں سے کہ و نہ چھوڑا جائے عور توں' بچوں اور بوڑھوں سمیت سب کو قتل کر دیا جائے۔

یمی روبیہ کسانوں کی دو سری بغاوتوں کے سلسلہ میں تھا۔ انہیں وحثی اور جنگلی جانور کما گیا کہ جو پاگل کتوں کی طرح لوٹ مار' قتل و غارت گری' اور جابی میں مصروف عظم کے بین معروف کے کسانوں کی بغاوتوں کو حکمران کی ناانصافیوں' اور استحصال کے پس منظر میں نہیں دیکھا گیا۔ بلکہ بید کہ ان کی بغاوتیں اطاعت سے گریز' امراء سے نفرت' اور فسادات کی خواہش کے تحت ہوئیں۔

کسانوں کی بغاوت اور جنگ کو اس لیے بھی برا کما گیا کیونکہ قرون وسطی میں نقطہ نظر یہ تھا کہ جنگ کرنا صرف نائٹوں کا کام ہے۔ عباوت کرنا راہوں کا اور محت کرنا کسانوں کا۔ اس لیے جب یہ اپنے وائرہ کار سے باہر نکلے تو اس پر سخت تقید کی گئی اور ان کی بغاوتوں کو سخی سے کچل ویا گیا۔

اگر غصہ کے اظہار میں تبدیلیوں کو دیکھا جائے تو موجودہ زمانے میں اس کی صورت بدل گئ ہے۔ اب جمہوریت کے عمد میں عوام اپنے غصہ کا اظہار بدملا کرنے لگے ہیں۔ لگے ہیں اور حکمران ان کے غصہ سے خوف زدہ رہنے لگے ہیں۔



## يھولوں كاكلچر

جیسے ہی پھولوں کا ذکر آتا ہے' اس کے ساتھ ہی خوشبو کا احساس ہو آ ہے اور ایسا معلوم ہو آ ہے کہ پورا ماحول گلاب' موتیا' جوبی اور گیندے کی خوشبودک سے ممک گیا ہو۔ نہ صرف یہ کہ خوشبو کی نبست پھولوں سے ہے بلکہ پھولوں کے ساتھ ہی دل بھانے والے رنگ بھی آتے ہیں' اور ان کی تازک و خوبصورت بناوٹ ہی وجہ ہے کہ نہ صرف عام لوگ بلکہ شاعرو ادیب' مصور' اور دانثور پھولوں سے بے انتما لگاؤ رکھتے ہیں اور پھولوں کے ذریعہ وہ اپنی تخلیقی صلاحیتوں کا اظہار کرتے ہیں۔

دلچسپ چیز میہ ہے کہ پھول نہ صرف عبادت میں استعال ہوتے ہیں' بلکہ مکانوں میں بھی اپنی تازگ لے آتے ہیں- میہ زندہ اور مردہ دونوں کے لیے بطور محبت کی علامت کے استعال ہوتے ہیں-

تاریخ میں پھولوں کے کلچر کا ارتقاء کیے ہوا؟ کن کن ملکوں میں اس کلچر کی مقبولیت ہوئی؟ اور کس طرح سے اس کلچر کا اظہار ہوا۔ اس موضوع پر جیک گڈی The Culture of Flowers, Cambridge 1993 نے اپنی کتاب (Jack Goody) نے اپنی کتاب وہ اپنے ابتدائی تعارف میں اس بات کی جانب میں خوبصورتی سے روشنی ڈالی ہے۔ وہ اپنے ابتدائی تعارف میں اس بات کی جانب نشان وہی کرتا ہے کہ پھولوں کا استعال بڑا پرانا اور قدیم ہے۔ اس کے ذریعہ جم کو خوبصورت بنانا مہمانوں کو بطور تحفہ پیش کرنا دیو تاؤں کو نذرانہ کی شکل میں چڑھاوا چڑھانا اور طبی مقاصد کے لیے استعال شامل ہے۔

پھولوں کے کلچر کا سب سے برا اظہار باغات ہوا کرتے تھے کہ جہاں مختلف قتم کے پھولوں کے بودے اور درخت لگائے جاتے تھے۔ چنانچہ ہمیں تاریخ میں ایٹیا و یورپ

میں قدیم عمد سے ایسے باغات کا پہ چانا ہے۔ مثلاً میسو پوٹامیہ میں بخت نفر نے اپنی بوی کی خوشنودی اور محبت کے اظہار کے طور پر ایسے باغات تغیر کرائے تھے کہ جو محل کی چھتوں پر تھے اور تاریخ میں یہ لئکے ہوئے باغات (Hanging Gardens) کملاتے ہیں۔ یقیناً ان باغات کو لگانے اور ان کی دیکھ بھال کے لیے بری محنت عن ریزی اور بئی اختراعات کو استعال کیا گیا ہو گا۔ اس لیے یہ باغات قدیم تاریخ کے عجوبوں میں سے ایک تھے۔

پولوں کے استعال کو قدیم مصر میں بھی اہمیت عاصل تھی۔ وہاں کول کے پھول کو خوبصورت اور مقدس مانا جاتا تھا۔ ندہبی تہواروں پر کول کے پھول کے جلوس نکالے جاتے تھے۔ اس کی بیر ندہبی خصوصیت اس لیے تھی کہ مصربوں کا عقیدہ تھا کہ ان کا سب سے بڑا دیو تا "را" کول کی کلی میں بند تھا جب بی پھول کی طرح سے کھالا تو اس میں سے اس کا ظہور ہوا۔ مصربوں کی کتاب "موت کی کتاب" میں بیر کھا ہے کہ انسان مرنے کے بعد دوبارہ کول کے پھول سے پیدا ہو گا۔ اس عقیدہ نے کول کے پھول کو قدیم مصربوں میں مقبول بنا دیا کہ جمال اس کا استعال ندہبی و غیر ندہبی دونوں تقریبات میں کڑت سے ہونے لگا۔ عور تیں اس کا تماج بنا کر بہنتی تھیں۔ یا اسے ماتھ بر سنوار کر بطور زیور استعال کرتی تھیں۔ دعوتوں کے موقع پر آنے والے مہمانوں کو پر سنوار کر بطور زیور استعال کرتی تھیں۔ دعوتوں کے موقع پر آنے والے مہمانوں کو پر سنوار کر بطور زیور استعال کرتی تھیں۔ دعوتوں کے موقع پر آنے والے مہمانوں کو پولوں کو گلدان میں رکھ کر گھروں کی آرائش کی جاتی تھی۔

صرف یمی نہیں- کنول کے پھول کی مقبولیت' یا اس سے عقیدت کا اظہار اس سے ہوتا ہے کہ یہ بھول محض باغات ہی میں نہیں رہا' بلکہ مصوری کے ذریعہ اس کو محلات و مقبروں کی دیواروں پر بھی پینٹ کیا گیا اور مجسمہ تراشنے والوں نے اسے پھر میں دکھا کر زندہ جاوید کر دیا۔

سامی زبان میں باغ کے لیے ''جان یا جنہ'' کا لفظ استعال ہو تا ہے کہ جو عربی میں جا کر جنت ہو گیا۔ اس کے معنی حفاظت کرنا یا چھپانا ہے۔ کیونکہ ماغ دیواروں یا ور خنوں کے درمیان چھیا ہوا اور نظروں سے اوجھل ہوتا ہے' اس لیے اس کے لیے بیہ اصطلاح استعمال ہوئی۔

سای روایتوں میں "باغ عدن کا تذکرہ آتا ہے جو کہ میسو یوٹامیہ میں تھا' اس باغ کے بارے میں بائبل میں اس طرح آیا ہے کہ

> "اور خداوند نے مشرق کی طرف عدن میں ایک ماغ لگاما اور انسان کو جے اس نے بنایا تھا وہاں رکھا۔ اور خداوند خدانے ہر درخت کو جو دیکھنے میں خوشنما اور کھانے میں اچھا تھا زمین سے اگلیا اور باغ کے بچ میں حیات کا درخت اور نیک و بدکی پھیان کا درخت بھی لگایا۔ اور عدن سے ایک دریا باغ کو سیراب کرنے کو نكالاً\_"

یں وہ باغ عدن ہے کہ جس سے آدم و حواکو نکالا گیا اور جس میں واپس جانے کے کیے ان کی اولاد آج تک سرگرداں ہے۔ اس باغ کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں چولوں کا ذکر شیں ہے، تورات اور بائیل میں بھی چولوں کا ذکر بہت کم آیا ہے۔ اس کی وجہ بتاتے ہوئے گڈی نے اس تاریخی پس منظر کو بتایا ہے کہ جس میں یمودیت کا ارتقاء ہوا۔ کیونکہ مصرییں اور اس کے ہمسانیہ ملکوں میں لوگ دیوی دیو آؤں کے لیے بطور نذر کھولوں کے مار اور کھولوں کے تاج ان کے جرنوں میں پیش کرتے تھے' اس لیے یبودیوں نے پھولوں کے استعال کو رواج نہیں دیا کیونکہ یہ غیر خاہب کے ماننے والول کی تقلید تھی۔ وہ اپنی عبادت گاہوں' مکانوں' اور قبرستانوں میں پھولوں کا استعال نمیں کرتے تھے۔ ان کی قبرول پر بطور نشان پھر ہوتے تھے پھول نمیں۔

قدیم ایران میں باغات کا رواج تھا۔ یہ باغات اونچی دیواروں سے گھرے ہوتے تھے عبرانی زبان میں "Pardes" یا یارڈیس کا لفظ باغ کے لیے استعال ہوا ہے اس سے پراڈائز نکلا جس کے معنی گھرے ہوئے کے ہیں۔ ایرانیوں کی اس روایت کو آگے چل کر بونانیوں نے اختیار کیا اور بادشاہوں و امراء نے اینے لیے باغات لگوائے۔ باغوں کی

یہ مقبولیت اس قدر بردھی کہ یہ مندروں' اسکولوں' اور اکیڈمیوں میں بھی ہونے گئے۔ رومیوں نے اس روایت کو یونانیوں سے لیا۔ ان کے ہاں امراء بردے بردے خوبصورت باغلت بنواتے تھے جو ان کی دولت' طاقت' اور اقتدار کو ظاہر کرتے تھے۔ باغلت کی اس مقبولیت کی وجہ سے پھولوں اور درختوں کے بارے میں معلومات اکھی ہونی شروع ہوئیں' جس نے علم نبا تات کی بنیاد والی۔

یونان اور روم میں پھولوں کا استعال نہ ہی سے زیادہ سیکولر تھا چونکہ پھولوں کے کلچر کو امراء اور دولت مند افتیار کر سکتے تھے اس لیے یہ بور ژوا کلچر کی شکل میں ظہور پذر ہوا مصرکے بر عکس کہ جمال کنول کا پھول مقدس اور مقبول تھا' بحر روم کے مشرق میں گلاب ہو ہم مصوری اور میں گلاب کی ہم واجس کا ذکر ادب میں بھی ہے اور گلاب کو ہم مصوری اور مجتموں میں بھی دکھے سکتے ہیں۔

اس کی مقبولیت کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ گلاب کے پھول کا استعمال محاوروں میں ہونے لگا جے ''پھولوں کی ہے'' (Bed of roses) وغیرہ – رومی عمد میں شہوں کے اردگرد باغات لگانے کی ابتداء ہوئی' جب پھول بہت تعداد میں ہوئے تو اس طرح سے ان کا استعمال بھی بربھا' اب بیہ ہار' تماج کے علاوہ خوشبو کے لیے بھی استعمال ہونے لگے ۔ شہوں میں پھولوں کی منڈیاں قائم ہو گئیں کہ جمال ہر قتم کے پھول مختلف مگلوں میں فروخت ہونے گئے' یہاں تک کہ سڑکوں اور گلیوں میں آواز دے کر پھولوں کو بیچا جانے لگا۔ پھولوں کی اس بہتات کی وجہ سے اس کا نم ہی و غیر نم ہی دونوں طرح سے استعمال ہونے لگا۔ امراء میں اسے بطور فیشن رائج کیا گیا' کہ جن کی عور تیں پھولوں کو اپنی خوبصورتی کے لیے استعمال کرنے گئیں۔ ایک اور بردی تبدیلی بیہ آئی کہ پھولوں کو اپنی خوبصورتی کے لیے استعمال کرنے گئیں۔ ایک اور بردی تبدیلی بیہ آئی کہ اب بھولوں نے لئے انسانوں یا جانوروں کی قربانی کی جاتی تھی۔ اس کی جگہ اب سے اب پھولوں نے لے ل ۔ اب پھول دیو تاؤں کو بطور نذرانہ دیئے جانے گئے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ انسان کس طرح سے رفتہ رفتہ تشدد اور خون آلود زبن سے اندازہ ہوتا ہے کہ انسان کس طرح سے رفتہ رفتہ تشدد اور خون آلود زبن سے خوبصورتی اور نفاست کی طرف آیا۔

رومی امپائر کے ساتھ ہی پھولوں کے کلچر کا بھی زوال آیا۔ کیونکہ جب سلطنت کا استخام ٹوٹا' اور امراء کا طبقہ بھوگیا تو اس کے ساتھ پھولوں کے کلچر کی سرپرسی کرنے والا کوئی نہیں رہا۔ صرف پھول ہی نہیں بلکہ اس عہد میں دوسرے علوم و فنون بھی رویہ زوال ہوئے۔

روی تہذیب کی جگہ جب عیمائیت نے لے لی تو پھولوں کے کلچر کی طرف اس کا رویہ بھی وہی تھا جو یہودیت کا مصری تہذیب اور ان کے ہاں پھولوں کے استعمال پر ہوا تھا۔ عیمائی راہنماؤں نے پھولوں کے اس کلچر کو کافرانہ کہہ کر اس پر سخت تھید گی۔ کیونکہ روی پھولوں کے ہار بنا کریا اس کے آج بنا کر بطور عقیدت دیو آئوں کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔ اس لیے عیمائیوں نے اس رواج کو قبول نہیں کیا۔ ان کی دلیل میں پیش کرتے تھے۔ اس لیے عیمائیوں نے اس رواج کو قبول نہیں کیا۔ ان کی دلیل یہ تھی اب تک ان کے کسی پیغیمز راہب یا غربی راہنما نے پھولوں کا آج نہیں بہنا ہو نہ ہی عیمائیوں کے چرچ میں اس سے مقدس میز کو آراستہ کیا گیا ہے اور نہ ہی کسی بھی تبوار پر بطور آرائش پھولوں کا استعمال ہوا ہے۔ النذا پھولوں کے آج کی سخت کی بھی تبوار پر بطور آرائش پھولوں کا استعمال ہوا ہے۔ النذا پھولوں کے آج کی سخت فرمت کی گئی اور سیچ عیمائیوں کو یہ خوش خبری سائی گئی کہ انہیں آخرت میں ہیرے و خوامرات کے آج ملیں گے کہ جن کے پھول کبھی نہیں مرجھائیں گے۔ عورتوں کو جوامرات کے آج ملیں گے کہ جن کے پھول کبھی نہیں مرجھائیں گے۔ عورتوں کو خصوصیت سے کماگیا کہ ان کا آج ان کا شوہر ہے (سرتماج)

ابتدائی عیسائیت میں نہ صرف پھولوں پر اعتراض کیا گیا بلکہ انہوں نے خوشبو کے اس استعال کو بھی منع کیا کیونکہ یہ کافروں کی رسم تھی۔ خوشبو کے بارے میں ان کے اس تعصب کا خاتمہ 9 صدی عیسوی میں جاکر ہوا کہ جب آہت آہت خوشبو کو معاشرہ میں قبول کیا گیا۔

ابتدائی عیسائی معاشرے میں مجسمہ بنانا یا انہیں عبادت گاہوں میں رکھنا بھی کافروں کی پیروی تھی۔ مردول کے ساتھ سامان کو بھی دفن نہیں کیا جاتا تھا اور نہ ہی ان کے لیے نذر نیاز دینا اور کھانا کھلانا ثواب سمجھا جاتا تھا۔ بلکہ قبرستان میں کھانے پینے کی چیزیں لیے نذر نیاز دینا اور کھانا کھلانا ثواب سمجھا جاتا تھا۔ بلکہ قبرستان میں کھانے پینے کی چیزیں لیے نذر نیاز گناہ تھا۔ ایک عیسائی راہنما کلیہنٹ آف الکزنڈر

(Clement of Alexander) نے تمام عیمائیوں سے پر ہیز کرنے پر زور دیا۔ خوشبو کے استعال کو صرف عورتوں کے لیے جائز قرار دیا مردوں کے لیے بال کوانا بہت نیادہ کھانا و پینا عسل کرنا چولوں کا تاج پہننا یہ سب ناجائز ہوا۔ چولوں کے بارے میں اس کا کہنا تھا کہ انہیں تو ٹرنا نہیں چاہیے بلکہ انہیں دیکھ کر خدا کی تعریف کرنی عیں اس کا کہنا تھا کہ استعال کو خربی و غیر خربی تقریبات میں ممنوع قرار دیا۔ خاص طور سے گلب کے چول پر اعتراض کیا گیا کیونکہ اس کا وینس دیوی سے تعلق تھا۔

عربوں نے جب عراق و ایران کو فتح کیا تو وہ بھی پھولوں سے متعارف ہوئے۔
ایرانی اثرات کی وجہ سے ان میں باغلت کا شوق ہوا۔ خصوصیت سے جب بغداد
وارالخلافہ ہوا تو ایرانی طرز کے باغات عربوں کے شہوں میں نظر آنے لگے۔ ان کے
باغلت کا جو ماڈل تھا وہ چمار باغ کملا ہا تھا۔ اس کے پچ میں فوارہ ہو ہا تھا۔ عربی زبان کا
لفظ ''الجنہ'' یا جنت کے معنی باغ کے ہی ہیں۔ ان کے ہاں بھی گلاب کا پھول سب سے
زیادہ پندیدہ ہوا جس سے ''گلتان'' کا لفظ نکلا۔ دعوتوں میں مہمانوں پر عرق گلاب
خرج کا جا تا تھا۔ کھانوں میں اس کو بطور خوشبو استعلل کیا جا تا تھا۔ مشرق وسطی سے یہ کلچر
تیونس یا شالی افریقہ میں آیا اور وہاں سے عرب اسے انہین لے آئے۔

پھولوں سے یہ لگاؤ صرف باغات تک ہی محدود نہیں رہا' بلکہ اس کا اظمار قالینوں پر ہوا۔ 6 صدی عیسوی میں ایرانی باوشاہوں نے قالینوں پر باغات کے منظر بنوائے تھے۔ ان باغوں میں پھول' درخت' فوارے اور پرندے سب ہی کچھ ہوتے تھے۔ ایران کی فتح کے بعد اس روایت کو مسلمانوں نے اختیار کر لیا اور قالین پر باغات ان کے احساس جمالیات کا اظہار کرتے رہے۔ اسپین اور عثمانی ترکوں کے تعلقات نے پھولوں کے کلچرکو بورپ میں روشناس کرایا۔

اب تک عیمائیت میں پھولوں سے جو نفرت تھی وہ دور ہوئی' اور ان کی خانقابوں میں باغات لگانے کا رواج چل لکلا- لیکن اب تک وہ پھولوں کو نذر یا قربان کے لیے استعال نہیں کرتے تھے- بلکہ ان کا استعال آرائش اور خوبصورتی کے لیے تھا- جیسا کہ پہلے کما جا چکا ہے' ابتدائی دور کے عیسائیوں میں مجتموں کا رواج نہ تھا اور نہ ہی حضرت عیسیٰ و مریم کی شبیهیں بناتے تھے۔ کیونکہ ان کے زدیک خدا نے جو تخلیق کیا ہے اس کی نقل کرنا گناہ ہے۔ 787 میں جا کر مجتبے اور شبیہوں کی اجازت ہوئی' اس کی وجہ یہ تھی کہ تعلیم یافتہ لوگ تو کتابیں پڑھ کر حضرت عیسیٰ اور اولیاء کی زندگیوں سے واقف ہو سکتے تھے۔ گر عام لوگوں کے لیے یہ ممکن نہیں تھا۔ اس لیے تصویوں اور مجتموں کے ذریعہ وہ اولیاء کے کارناموں کو جان سکتے تھے۔ اس کے بعد سے چچوں میں حضرت عیسیٰ، حضرت مریم اور دو سرے عیسائی اولیاء کے بت اور تصویریں رکھی جانے گئیں۔

1000ء میں اگریزی زبان میں پیراڈائز کا لفظ استعال ہوا۔ اس کے بعد سے یورپ میں پھولوں کو مقبولیت ملنے گئی اور مختلف پھولوں کو مختلف علامتوں کے طور پر سمجھا جانے لگا۔ جیسے زینون کے پھول کو امن کی نشانی۔ پھول کو محاوروں اور شبیہوں میں کرت سے استعال کیا جانے لگا جیسے کنواری دوشیرہ کو پھول سے تشبیہ دی جانے گئی۔ کنواری مریم ایک ایبا گلاب کا پھول تھیں کہ جس میں کاننے نہیں تھے۔ سرخ گلاب کا بمار کی علامت بن گیا، یہ شہید کا لہو بھی ہوا، کہ جس کے تحت حضرت عیلی گلاب کا پھول ہوئے کہ جو خون آلود ہے۔

ریناسال کے عمد میں پھولوں کا کلچر خوب پھیلا۔ اب یہ باغوں اور گھروں و محلات اور عبادت گاہوں کی آرائٹوں سے نکل کر مصوری میں آگیا۔ کتابوں کے حاشیوں پر بیل بوٹن کی سوٹے، درخت اور جانور بنائے جانے گئے۔ ذہبی تصاویر میں بھی پھول آ گئے۔ اولیاء کی تصاویر پھولوں میں گھری ہوئی پینٹ کی جانے گئیں۔ کتابوں میں تیل بوٹوں کا استعال اس قدر ہوا کہ صفحات پر حاشیہ بردھ گئے، اب عبارت پھولوں، پھلوں اور یرندوں کے درمیان میں دی جانے گئی۔

پھولوں کے کلچریں اضافہ کی ایک وجہ علم کا پھیلاؤ تھا' جس کی وجہ سے ادب اور مصوری میں پھولوں کا ذکر برمھ کیا۔ پھولوں کی مقبولیت کی وجہ سے نرسری کا قیام عمل میں آیا' ان پر کتابیں لکھی جانے لگیں' اور پھولوں کی نمائش اور مقابلے ہونے گئے۔ یمال تک کہ بیہ امراء سے نکل کر متوسط طبقے اور عام لوگوں تک پینچ گیا۔ اب وکانوں میں گلدانوں میں پھول نظر آنے گئے۔ لوگ گھروں کی کھڑکیوں اور بالکنیوں میں مملوں میں پھولوں کے بودے رکھنے گئے۔

اس دوران آسٹریا کے سفیر نے عثانی ترکوں کے دربار میں لالہ کا پھول دیکھا (Tulip) جو اسے اس قدر نیا اور خوبصورت لگا کہ وہ اسے 1554 میں ویانا لے آیا۔ (Tulip) میں تاجروں یا سفیروں کے ذریعہ یہ ہالینڈ بلجیم اور جرمنی گیا۔ 1778 سے ہالینڈ میں لالہ کے پھولوں کی اس قدر کاشت ہوئی کہ یہ اس ملک کی نشانی بن گیا۔

انگستان میں پھولوں کے کلچر کو اس وقت سخت نقصان پنچا کہ جب بادشاہ اور پارلینٹ کی جنگ میں پیورٹین یا ذہبی جنونی افتدار پر آئے۔ انہوں نے چرچ میں مجسموں خوشبو اور پھولوں کی آرائش پر پابندی لگا دی۔ 1660 میں ایک ایکٹ کے ذریعہ عورتوں کو تنبیمہ دی گئی کہ وہ پھولوں کے استعال اور خوشبو کے ذریعہ مردوں کو ایٹ پر فریفتہ کرنے کی کوشش نہ کریں۔ خوشبو کو برا کما گیا اور اسے جادوگری قرار دیا گیا۔

پھولوں کے کلچر میں اس وقت دوبارہ سے زندگی آئی کہ جب باوشاہت کی واپسی ہوئی۔ خاص طور سے جب ندہب اور سیاست میں علیحدگی ہوئی اور سیکولر خیالات پھلے تو اس نے لوگوں میں پھولوں کے کلچر کو مقبول بنایا۔ صنعت و حرفت کی ترتی اور تجارتی سرگرمیوں نے جلد بی پھول کو ایک تجارتی شے بنا دیا۔ لنذا تاجروں نے اپنے منافع کی خاطر اس کلچر کو فروغ دیا جس کی وجہ سے یہ شہری تہذیب کا ایک اہم حصہ ہو گیا۔ اب پھولوں کے پردے 'لباس' وال پیپرز' برتوں پر پھول یہ سب نے ذوق کی علامت بن کے۔ مارکیٹ میں پھولوں کی دوکائیں کھل گئیں۔ خاص طور سے پھول بیچنے والی لؤکیاں گئے۔ مارکیٹ میں جو باسکٹ میں' یا دوکائوں پر پھول فروخت کرتی تھیں۔ جب ایک مرتبہ بھولوں کی دوکائیں تو یہ پیشہ معزز ہو گیا۔ اب خوشی کے موقع پر پھولوں کو

تحفہ میں دینے کا رواج ہوا۔ لندا پھولوں کے گلدستے بنانے کا فن عروج پر ہوا کہ کس طرح مختلف پھولوں کو ملا کر خوبصورت گلدستہ بنایا جائے۔

گوڈی نے ہندوستان میں پھولوں کے کلچر پر روشنی ڈالتے ہوئے جن پہلوؤں کی طرف اشاره کیا ہے وہ یہ ہیں کہ: ہندوستان میں دیوی و دیو ناؤں کو انسانوں یا جانوروں کی قربانی کی جگہ پھولوں کو بطور نذر پیش کرنے کا رواج ہوا۔ بدھ مت میں بھی پھول آہستہ آہستہ ان کی عبادت کا ایک حصہ بن گئے۔ اسلام میں دوسرے سامی ذاہب کی طرح پھولوں کو عبادت سے خارج کیا گیا ہے۔ لیکن زندگی کے دو سرے ساجی معاملات میں پھولوں کا استعمال باوجود ندہی پابندیوں کے برابر ہو تا ہے۔ ہندوستان میں پھولوں سے لگاؤ کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے، عورتوں کے کپڑوں پر پھول کڑھے ہوئے ہوتے ہیں- راماین میں لکھا ہے کہ سیتا کا مشغلہ پھول توڑنا تھا۔ وہ کنول کے پھول کو بالول میں لگاتی تھی۔ مرد خوشبو اور سجاوٹ کے لیے ہار پہنتے تھے۔ رتھوں' شاہراہوں' مکانات و معلات اور شہول کو خاص خاص موقعوں پر پھولوں سے سجانے کا رواج تھا۔ پھولوں کو بطور تحفہ بھی دیا جا تا تھا۔ اگر عورت کو پھول دیا جائے تو اس سے اظہار محبت ہو تا تھا۔ ہندوستان میں پھولوں کا استعال ساجی و نہ ہبی طور پر بیہ ہو تا تھا : دیو تاؤں کو پھولوں سے سجانا' بستریا فرش پر پھولوں کی سج بچھانا' پکڑی میں پھول لگانا۔ ہندو معاشرہ میں ' مصر کی طرح ' کنول کی خاص حیثیت ہو گئی اور یہ وشنو ' کرشن ' اور کشمی کا پندیدہ پھول ہو گیا (آج کل میہ بی ہے بی کا نشان ہے) بھگتی تحریک میں چونکہ مساوات پر زور دیا گیا ہے۔ رسومات سے پر بیز ہے، قربانی سے انکار ہے، اس لیے ان کے ہاں پھولوں کا استعال ہے۔ جین مت میں چھولوں کو تو ڑتے نہیں ہیں گر گرے ہوئے چھولوں کو کپڑے میں جمع کر کے ندہی نذرانے کے لیے استعال کرتے ہیں۔

ہندوستان میں مسلمانوں نے پھولوں کے استعال میں ہندوؤں سے بہت کچھ سکھا ہے۔ اگرچہ ندہبی طور پر پھولوں کو عبادت میں استعال نہیں کیا جاتا ہے، گر پیروں، اولیاء کی قبروں پر پھولوں کی چادریں چڑھانے کا رواج ہو گیا ہے (بلکہ اب پیروں کی قبروں کو گلاب کے عرق سے دھویا جاتا ہے) پھولوں کا غیر ندہبی استعال ہندوستان کے مسلمانوں میں رہا (کہتے ہیں کہ نورجمال کی مال نے گلاب کا عطر دریافت کیا) 18ویں صدی میں دبلی میں پھولوں والول کی سیر کا میلہ بڑا مشہور تھا (تفصیل کے لیے ویکھتے: مرزا فرحت اللہ کا مضمون: پھولول والول کی سیر)

موجودہ دور میں پھولوں کا رواج بہت برس گیا ہے۔ خاص طور سے سابی جلسوں و جلوسوں میں پھولوں کی بتیاں سیاستدانوں اور راہنماؤں پر نچھاور کی جاتی ہیں۔ انہیں بھاری پھولوں کی اس مقبولیت کے بیش نظر باغات و نرس بھولوں کی اس مقبولیت کے بیش نظر باغات و نرس بھروں میں پھولوں کی کاشت برس گئ ہے۔ امراء اب گھروں کی سجاوٹ کے لیے پھولوں کا استعال کرتے ہیں۔ گر غریب لوگ اس کے متحمل نہیں ہو سکتے ہیں۔ اس لیے کانفذ یا بلائک کے نعلی پھولوں کا رواج برس گیا ہے تاکہ انہیں سجاوٹ کے لیے زیادہ دیر تک کے لیے رکھا جا سکے۔

پھولوں کا یہ کلچر چین و جلپان میں بھی بے انتنا مقبول ہے اور انہوں نے اس میں نفاست و خوبصورتی کو پیدا کرنے میں اپنی مہارت کا ثبوت دیا ہے۔ خصوصیت سے جلپان میں کہ جمال پھولوں کی سجاوٹ ایک فن کی شکل اختیار کر گئی ہے۔

پھولوں کے کلچرنے نہ صرف معاشروں میں احساس جمال 'نفاست' اور خوبصورتی کو پیدا کیا بلکہ اس نے انسانی ذہن کو تخلیقی بنانے میں بھی حصہ لیا۔ اوب 'آرث 'مجسمہ سازی' اور موسیقی میں یہ کلچر پوری طرح سے چھلا ہوا ہے۔ علم نباتات کی ابتداء اور ارتقاء میں اس کا برا حصہ ہے۔

اگرچہ یمودیت عیمائیت اور اسلام میں پھولوں کے کلچرکو زیادہ اہمیت نہیں دی گئی کیونکہ ان کے نزدیک اس کا تعلق کافرانہ اور مشرکانہ کلچر سے تھا۔ اس وجہ سے ہندوستان میں کشر علماء شادی بیاہ میں سرا باندھنے اور پھولوں کو سجاوٹ کے لیے استعمال کرنے پر معترض ہیں کیونکہ اس کا تعلق کافرانہ رواجوں سے ہے۔ لیکن ان فتووں اور اعتراضات کے باوجود پھولوں کا کلچر معاشرہ میں پھل پھول رہا ہے۔

## حب الوطني

پاکتان میں حب الوطنی کا نعرہ سیای حیثیت افتیار کر چکا ہے۔ خاص طور سے حکمرال طبقوں کی آپس کی چپھلٹ مسادم' اور لڑائی میں ایک دو سرے کو بدنام کرنے اور شہرت کو داغ دار بنانے کے لیے بھیشہ یہ نعرہ بلند کیا جاتا ہے کہ فلال حب الوطن نہیں ہے' یا ملک و قوم کا غدار ہے۔ جو بھی جماعت یا گروپ افتدار میں ہوتا ہے وہ حب الوطنی کا اجارہ دار بن جاتا ہے کیونکہ اس کی بنیاد پر وہ اپنی برعنوانیوں' کرپشن' اور خرابیوں کو آسانی کے ساتھ چھپا لیتا ہے۔ دیکھا جائے تو پاکتان میں حب الوطنی اور افتدار آپس میں جڑے اور ملے ہوئے ہیں۔ جو افتدار سے باہر ہوتا ہے وہ فورا سے فداروں کی صف میں شامل ہو جاتا ہے۔ سوال سے ہوتا ہے کہ کیا حب الوطنی صرف غداروں کی صف میں شامل ہو جاتا ہے۔ سوال سے ہوتا ہے کہ کیا حب الوطنی صرف خداروں کی صف میں شامل ہو جاتا ہے۔ سوال سے ہوتا ہے کہ کیا حب الوطنی صرف خداروں کی صف میں شامل ہو جاتا ہے۔ سوال سے ہوتا ہے کہ کیا حب الوطنی صرف خدارت کا میں بھی ہوتے ہیں۔ اور وہی اس کی علامت بنتے ہیں' یا س کی علامت بنتے ہیں' یا س کی علامت بنتے ہیں' یا س کی جذبات عام لوگوں میں بھی ہوتے ہیں۔ اور آگر ہوتے ہیں تو سے بیدا ہوتے ہیں؟

ایک زمانہ تھا کہ وطن کا تعلق پیدائش کی جگہ سے ہو تا تھا۔ بعد میں اس کا دائرہ پھیلا تو اس میں علاقہ اور صوبہ بھی آگیا' اب جدید اصطلاح میں اس سے مراد ملک لی جاتی ہے۔ ملک کا تصور بھی مختلف قوموں میں جدا جدا ہے کہیں ملک مونث کی شکل میں فادر لینڈ میں ہے' جیسے دھرتی ما تا' مدر لینڈ (Mother land) تو کہیں سے ذکر کی شکل میں فادر لینڈ ہے۔ فرد کا تعلق اپنے شہراور علاقہ سے اس لیے ہو جاتا ہے کیونکہ اس نے اس ماحول ہو تا کھیں کھولی ہوتی ہیں۔ اس کی برادری اور خاندان کا تعلق اس جگہ سے ہوتا ہے۔ شواروں' میلوں ٹھیلوں' اور زیارت گاہوں کی وجہ سے اس کا تعلق اپنی جگہ سے

مرا ہو آ جا آ ہے اور وہ اپنی ذات کو اپنے ماحول کے تناظر میں دیکھ کر اپنی شافت قائم کر آ ہے۔

ایک وقت تھا کہ جب فرد کی زندگی میں بہت زیادہ حرکت نہیں ہوتی تھی۔ وہ اپنے گاؤں یا شہر سے بہت کم لکتا تھا اس لیے اس کی معلومات اور مانوسیت اپنے محدود دائرہ تک ہوتی تھی اور یمی اس کی محبت کا مرکز ہو جاتا تھا۔ آج یہ صورت علل نہیں ہے۔ فرد کی زندگی جلد و ساکت نہیں ہے بلکہ متحرک ہے اس لیے وہ اب اپنے قصبہ اور گاؤں تک محدود نہیں بلکہ اپنے صوب اور ملک کے دو سرے شہوں سے بھی اس کا تعلق قائم ہو گیا ہے جس کی وجہ سے حب الوطنی محدود دائرے سے نکل کر وسیع میدان میں آئی ہے۔

اٹھارویں صدی کے ہندوستان میں حب الوطنی کے تصور کو کئی واقعات سے سمجھا جا سکتا ہے۔ مثل جب میر تقی میر لکھنؤ گئے اور وہاں ایک مشاعرے میں شرکت کے دوران لوگوں نے ان پر اس لیے طفر کیا کیونکہ وہ اپنے لباس وضع قطع سے لکھنؤی نہیں لگ رہے تھے بلکہ ایک اجنبی تھے۔ الذا جب لوگوں نے بطور استزا ان سے وطن کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فی البدیمہ بیہ شعر کے۔۔

کیا بود و باش پوچھو ہو پورپ کے ساکنو ہم کو غریب جان کے ہس ہس پکار کے دلی جو ایک شہر تھا عالم میں انتخاب ہم رہنے والے ہیں اس اجڑے دیار کے

یمال پر میر "دیار" اور "شر" کو وطن کے معنول میں استعال کر رہے ہیں۔ اس وطنیت کا ابھار ان میں اس لیے میر کے وطنیت کا ابھار ان میں اس لیے میر کے اپنے عمد تک وطن کا تعلق شراور تھیے سے ہوتا تھا۔ اس سے نکل جاؤ تو "غریب الدیار" ہو جاتے تھے۔

شراور قصبہ سے محبت میں ماحول سے مانوس ہونا برا اہم تھا۔ اس لیے وہلی تو ایک وقت میں اہل علم کا مرکز تھا، جب سیای طاقت کے زوال کے ساتھ زوال پذیر ہوا تو لوگ روزگار کی تلاش میں ولی چھوڑ کر جانے گئے۔ اس سے یہ بھی ظاہر ہو تا ہے کہ وطن کی محبت اس وقت تک ہوتی ہے کہ جب تک وطن معاشی تحفظ فراہم کرتا ہے، اگر معاشی و سیای اور عماجی تحفظات نہ ہوں تو لوگ وطن چھوڑ کر ان جگہوں کا رخ کر معاشی و سیای اور عماجی تحفظات مل جائمیں۔ ذوق وکن اس لیے نمیں گئے کہ ان کرتے ہیں کہ جمال انہیں یہ تحفظات مل جائمیں۔ ذوق وکن اس لیے نمیں گئے کہ ان کا دربار سے تعلق تھا جو ان کو معاشی اور ساجی تحفظ فراہم کرتا تھا، اس لیے انہوں نے کہ اربار سے تعلق تھا جو ان کو معاشی اور ساجی تحفظ فراہم کرتا تھا، اس لیے انہوں نے کہا کہ آگرچہ ملک وکن میں اہل علم کی بہت سرپرستی ہے، گر "ذوق جائے کون ولی کی گلیاں چھوڑ کر۔"

حب الوطنی کے جذبات خوابیدہ ہوتے ہیں۔ یہ اس وقت ابھرتے ہیں کہ جب کوئی جران ہو۔ جیسے جنگ۔ جنگ اور لڑائی حب الوطنی کے جذبات کو ابھارنے میں بڑا اہم کردار اوا کرتی ہے۔ ایسے موقعوں پر حکومت قوی ترانوں' حب الوطنی کے قصے کہانیوں' اور ہیروز کی جانبازیوں کے تذکروں سے لوگوں میں جوش و خروش پیدا کرتی ہے اور لوگوں سے حب الوطنی کے نام پر قربانی کی اپیل کی جاتی ہے۔ الذا ہم دیکھتے ہیں کہ پاکستان میں حب الوطنی کے یہ جذبات جنگ کے خطرات' وشمنوں کی سازش' اور ساسی بحرانوں کی وجہ سے ہیشہ بیدار رکھ جاتے ہیں۔ حب الوطنی کے تعلق سے ہیرو اور غدار کے آئگ میں نفا کو برقرار رکھا جاتا ہے۔ آج جب کہ میڈیا کی حیثیت اہم وسے گا کہ اس کے ذریعہ سے لوگوں کو مشتعل بھی کیا جاتا ہے' ان کو خاموش بھی رکھا جو گئی ہے' اس کے ذریعہ سے لوگوں کو مشتعل بھی کیا جاتا ہے' ان کو خاموش بھی رکھا جاتا ہے' اور ان سے قربانی بھی طلب کی جاتی ہے۔ آگر اس موضوع کا تاریخی مطالعہ کیا جاتا ہے' اور ان سے قربانی بھی طلب کی جاتی ہے۔ آگر اس موضوع کا تاریخی مطالعہ کیا جاتا ہے' اور ان سے قربانی بھی اور بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں۔

مثلاً کیا حب الوطنی کے جذبات برصغیر ہندوستان و پاکستان میں اس لیے پیدا ہوئے کہ یمال پر انگریزوں کی حکومت قائم ہوئی تھی کہ جس سے مقابلہ کے لیے حب الوطنی کے جذبات کو پیدا کرنا ضروری تھا؟ اگر ایسا تھا تو کیا انگریزوں کے آنے سے پہلے یماں

حب الوطنی کے جذبات نہیں ہوتے تھے؟

اس موضوع پر کیمرج یونیورٹی میں تاریخ کے پروفیسر سی- اے- بیلی
(C. A. Bayly) نے اپنی کتاب "جنوبی ایشیا میں قومیت کی پیدائش"
(Origin of Nationality in South Asia, 1998) میں سیر حاصل بحث کی ہے۔
اس کا کمنا ہے کہ برصغیر ہندوستان میں کمیونٹی اور علاقائی حب الوطنی اگریزوں کی آمہ
سے قبل موجود تھی- اگریزی دور میں یمال قوم پرستی مین الاقوامی سرمایہ دارانہ نظام کی وجہ سے پیدا ہوئی- 1900 میں قوم پرستی کی تحریک نے جاگردارانہ خاندانی اور علاقائی وفاداری کی جگہ لے ہی۔

ہندوستان میں وطن وص وات جاتی سوراجیہ اور دیش کے الفاظ کے زریعہ بھی حب الوطنی کا اظهار کیا گیا اور مجھی قوم پرستی کا۔

بیلی یورپ میں حب الوطنی کی تاریخ کا ذکر کرتے ہوئے کتا ہے کہ روایتی حب الوطنی علاقے، روایت اور خربی اداروں کی بنیاد پر پیدا ہوئی۔ جون آف آرک (فرانس) اور روبرث بروس (اسکاٹ لینڈ) نے لوگوں کو غیر ملکی افتدار کے خلاف ابھار کر ان میں حب الوطنی کے جذبات کو پیدا کیا۔ اس کے مقابلہ میں نیشن ازم قومی ریاست کے قیام، چھاپہ خانہ کی ایجاد، صنعتی انقلاب اور شہوں کی آبادی کے نتیجہ میں پیدا ہوا اور پھیلا۔

حب الوطنی کو مفکرین نے کئی اقسام میں بیان کیا ہے۔ مثلاً ایک استدلالی حب الوطنی (Rational Patriotism) ہے جو کہ اپنے اندر آفاقیت رکھتی ہے۔ یہ یونانی اور روی ماڈل پر ہے کہ جس میں کسی ایک سر زمین کی ایمیت نہیں ہوتی ہے۔ بلکہ اس میں تمام ریاستیں مل جاتی ہیں۔ پھر حب الوطنی مثبت اور منفی بھی ہوتی ہے۔ منفی کو شاؤنزم کتے ہیں کہ جس میں ہر حالت میں اپنے ملک کا دفاع کرنا ہوتا ہے جیسے اقتدار کے ذمانہ میں انگلستان کے بارے میں حب الوطن کتے ہے کہ غلط یا صحح، مگر ملک کا دفاع کرنا اور ساتھ دینا ان کا کام ہے۔ بیلی وطن ملک کی جنس کے بارے میں نشان دہی

کرتے ہوئے کہنا ہے کہ ہندوستان میں دھرتی مونٹ ہے ' النذا عورت ہونے کی حیثیت سے اسے مرد جنگ جو کی ضرورت ہے کہ جو اس کی حفاظت کرے۔ فرانس میں زمین مرد ہے ' اس لیے اسے جون آف آرک ' ایک عورت کی ضرورت ہوئی کہ جس نے اس کا دفاع کیا۔ انگلتان اور فرانس میں ریاست ' امراء ' اور تاجروں نے علاقائی حب الوطنی کو ختم کر کے ملکی حب الوطنی کے فروغ میں حصہ لیا۔ ان کے بر عکس جرمنی اور اٹلی چونکہ ابتداء میں متحد ممالک نہیں سے اس لیے وہاں علاقائی حب الوطنی اور کلچر اندہ رہے۔

ہندوستان کی تاریخ کا اگر مطالعہ کیا جائے تو ہم اس بتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ یہاں سولہویں صدی میں مہاراشر میں مرہٹوں کے عروج نے حب الوطنی کے جذبات کو ابھارا۔ ان کی تحریک سابی اور سابی تھی کہ جس کے ذریعہ ایک زبان کو بولنے والوں کو متحد کیا گیا۔ مفلوں سے تصادم' اور دو سرے لوگوں سے رابطوں نے ان کی مرہٹم شناخت کو ابھارا۔ شیواجی نے سب سے پہلے "سوراجیہ" کی اصطلاح کو استعمال کیا جو کہ دراصل مخل ریونیو کی اصطلاح تھی۔ شیواجی نے اس کو سیاسی معنی پہنائے اور لوگوں میں حکمران خاندان سے وفاداری پیدا کر کے انہیں اپنے وطن اور علاقہ کے دفاع کے میں حکمران خاندان سے وفاداری پیدا کر کے انہیں اپنے وطن اور علاقہ کے دفاع کے تیار کیا۔

اٹھارویں صدی میں حب الوطنی کے جذبت بنگال تلگانہ ' پنجاب اور اورھ میں وکھے جا سکتے ہیں کہ جن کا اظہار اوب اور فوک الیر پچر میں ہو رہا تھا۔ علاقہ سے یہ محبت فرہب سے جڑی ہوئی تھی ' یعنی مسلمان اور ہندو ' یا سکھ یہ سب ہی اپنے علاقوں کی محبت میں گرفتار سے اور اس کے نتیجہ میں علاقائی کلچر توانائی کے ساتھ ابحر رہا تھا۔ ان علاقائی کلچروں اور وفاداریوں کے مقابلہ میں دبلی امپیریل طاقت کا مرکز اور علامت تھی۔ علاقائی کلچروں اور وفاداریوں کے مقابلہ میں دبلی امپیریل طاقت کا مرکز اور علامت تھی۔ راجبو تانہ بحیثیت علاقے کے حب الوطنی کے سلسلہ میں برا اہم رہا ہے۔ یہاں راجبوت اپنے قبائلی اختلافات کے باوجود ' وھرتی یا سرزمین سے جڑے ہوئے تھے۔ ان راجبوت اپنے خون کو مٹی میں ملا دیتا تھا۔

جب ہندوستان میں اگریزی اقتدار قائم ہو گیا' تو اس کے نتیجہ میں ہندوستانی معاشرہ سیاسی اور ثقافتی کش کمش کا شکار ہوا۔ جب ہندو ندہب اور اسلام کے ظاف کمپنی کی جانب سے پروپیگنڈا کیا گیا' تو دونوں جانب سے لوگوں نے اپنے اپنے نداہب اور ثقافت کا دفاع کیا' اس نے مغرب اور ہندوستان کے درمیان فرق کو پیدا کیا' ان دو متفاد قوتوں کے آمنے سامنے ہونے کی وجہ سے ردعمل کے طور پر ہندوستانیوں میں حب الوطنی کے جذبات پیدا ہوئے' انہوں نے انگریزوں کو غیر مکلی اور اجبی کمہ کر ان سے خود کو دور کیا۔ دوسری طرف کمپنی کی سربرستی میں عیسائی مشنریوں نے اس بات کی کوشش کی کہ یمال کے لوگوں کو عیسائی بنا لیا جائے ناکہ ان میں اور ہندوستانیوں میں جو ندہی فرق ہو جائے۔ کچرل اور علمی سلسلہ میں اس پر بحث ہوئی کہ کون برتز اور افضل ہے؟ مغرب سے مقابلہ کے لیے ہندوستانیوں کے پاس جدید دور میں تو برخو اور افضل ہے؟ مغرب سے مقابلہ کے لیے ہندوستانیوں کے پاس جدید دور میں تو بھوڑ کر اپنی برتزی کو ماضی کی تاریخی شادتوں میں تلاش کیا۔

ہندوستان میں جب پریس کے ذریعہ اخبارات اور کتابوں کی اشاعت شروع ہوئی تو 1820 اور 1830 میں مقامی اخبارات کے ذریعہ اگریزی حکومت کے خلاف مہم چلائی گئی۔ مشنریوں کے حملوں کا موثر جواب دیا گیا۔ ہندوستان کے یورپی تعلیم یافتہ لوگوں نے اخباروں میں خطوط' اور اپلیس چھپوائیں اور حکومت پر تنقید کی۔ 1857 میں اگریزوں کے خلاف جو بغاوت ہوئی' اس میں انہیں کافر اور عیسائی کما گیا۔

اہل ہندوستان کو مذہب سے بالاتر ہو کر ملک کے دفاع کے لیے متحد ہونے کی اپیل کی گئی۔ مثلاً اودھ میں باغی حکومت نے جو فرمان شائع کیا اس میں کما گیا تھا کہ:

کوئی کسی کے ندجب میں دخل نہ دے۔ ہر آیک کو اس بات کی آزادی ہے کہ اپنے ندجب اور عقیدہ پر عمل کرے۔ باہم کی آزادی ہے کہ اپنے ندجب اور عقیدہ پر عمل کرے۔ باہم کا مستحق کسی کا تعلق اعلیٰ ذات ہے ہو یا ادنیٰ وہ عزت و احترام کا مستحق ہے۔ چاہے وہ سید' چھڑی مغل' اور پھان ہو' یا برہمن' چھتری اور

كائسته بو-

1857 میں ہندوستانیوں کو شکست ہوئی انگریزی اقدار متحکم ہوا۔ گر اس کے ساتھ ہی ہندوستان کا روایتی معاشرہ ٹوٹنا شروع ہو گیا۔ ریلوے کے ذریعہ اگریزوں نے اپنی اشیاء کو ہندوستان کے دور دراز کے علاقوں کی منڈیوں میں پنچا دیا۔ پریزیڈنی کے شہروں میں (کلکتہ بمبئی مدراس) نی طبقاتی تفکیل شروع ہوئی۔ حکومت کا ڈھانچہ بھی شہروں میں رکائت کے تحت بدلا۔ لیکن ساتھ ہی میں پرانے قدیم شہروں اور قصبوں میں روایتی معاشرہ قائم رہا۔ اس تصادم نے روایتی اور جدیدیت کے درمیان ایک کش کمش کو پیدا کیا۔

جب انیسویں صدی میں اگریزی اقتدار کے، خلاف تحریک چلی تو اس نے قوم برتی کی شکل اختیار کر لی۔ اب وطن کے ساتھ ساتھ قوم کا تصور بھی پیدا ہوا۔ ہندوستان کے رہنے والے ایک قوم ہیں' اس ایک قوم کے اتحاد کے لیے ضروری ہے کہ فدہبی' لسانی' اور علاقائی وفاداریوں کو ختم کیا جائے' اور ایک قوم کے نام پر متحد ہوا جائے۔

یہ وہ مرحلہ تھا کہ جمال ہندو و مسلمان دونوں کے درمیان فرق ہوا اور ہندوستان میں دو قومی نظریہ پیدا ہوا۔ کسی قوم کی تھکیل میں اس کی ماضی کا سمارا لیا گیا تو اس لیے جب ہندوستانی قوم کی تھکیل کرتے ہوئے قدیم ماضی کا سمارا لیا گیا تو مسلمانوں نے اس ماضی کو تشلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ کیونکہ ان کا سمرا ماضی ہندوستان سے باہر عرب میں تھا۔ ہندوستان کے مسلمان مفکرین 'جن میں شاہ ولی اللہ بھی شام جیں' اپنی وصیت میں کہتے ہیں کہ مسلمانوں کو ہندوستان میں اپنے آپ کو غریب الدیار سمجھنا چاہیے کیونکہ ان کا اصلی وطن تو عرب ہے۔ اقبال وطنیت کے نظریہ کے خالف ہیں۔ اس لیے ہندوستانی قوم کی تھکیل میں مسلمانوں نے خود کو علیحدہ کر لیا اور خوم پرسی دو قومی نظریہ کے اس لیں منظر میں دو قومی نظریہ پیل وہ حب الوطنی اور قوم پرسی دونوں سے علیحدہ ہو گئے۔ اس پس منظر میں دو قومی نظریہ پیدا ہوا اور ملک تقیم ہوا۔ سوال یہ ہے کہ آج حب الوطنی اور قوم پرسی کو نظریہ پیدا ہوا اور ملک تقیم ہوا۔ سوال یہ ہے کہ آج حب الوطنی اور قوم پرسی کو

کس طرح سے دیکھا جائے؟ نہ ہی قوم پرستی اور علاقائی قوم پرستی میں سے کس کو اختیار کیا جائے؟ یہ وہ سوالات ہیں کہ آج بھی ہمارے معاشرے کو تذبذب اور کش کمش میں جتلا کیے ہوئے ہیں۔ نشیجنا "یہ ہماری شناخت میں رکاوٹ بھی ہے ہوئے ہیں۔

\* \* \*

## ہندو ساج میں عورت

آریخ کے مطالعہ سے ایک چیزواضح ہو کر آتی ہے کہ کوئی ادارہ ' روایت ' یا رسم و رواج ایک مکل میں نمیں رہتی ہے بلکہ برابر تبدیلی کے عمل سے گذرتی ہے۔ یہ تبدیلی مثبت مجی ہوتی ہے اور منفی مجی- یہ معاشرہ کو آگے مجی پہنچاتی ہے اور پس ماندہ ہمی کرتی ہے۔ موجودہ زمانے میں عورتوں کی تاریخ پر جو شحقیق ہوئی ہے' اس نے تاریخ کے بہت سے کم شدہ پہلوؤں سے بردہ اٹھایا ہے اب تک تاریخ جو محض مردوں کے کارناموں اور ان کی ذات سے پیچانی جاتی تھی' اب اس میں عورتوں کی شمولیت نے اسے ایک بیا رنگ اور نی زندگی دی ہے۔ کیونکہ عورتوں کے حوالے سے اب تک بہی سمجما جاتا تھا کہ ونیا کی تمذیب میں عورت کی موجودہ حیثیت ہمیشہ سے میں رہی ہے۔ اس لیے ماضی کو عورت کے خلاف ہی استعال کیا جاتا تھا اور اس کی بنیاد پر اسے رسومات و رواجوں میں جکڑ کر رکھا جاتا تھا۔ ان رسومات کے خلاف آواز اٹھانا' یا ان پر تنقید کرنا برا سمجھا جاتا تھا کیونکہ اس سے روایق اور محمرا ہوا معاشرہ اپنی جگہ سے بل جاتا تھا۔ اس لیے اس کو بغاوت اور بغاوت کے نتیجہ میں انتشار و بد امنی اور بے چینی کہہ کر حالات کو برقرار رکھنے کی بات کی جاتی بھی۔ اس موجودہ زمانے میں بھی جب عورت اپنے حقوق کی بات کرتی ہے تو اس گھر خاندان آور معاشرہ کے لیے خطرناک قرار دیا جاتا ہے ا اور عورت کی روای حیثیت کو ماضی کی روشنی میں دیکھتے ہوئے اے اپنی موجودہ

یوں تو ہر تمذیب میں وقت کے ساتھ ساتھ عورت کی حیثیت و پوزیش بدلتی رہی

حیثیت یر قانع ہونے کو کما جاتا ہے۔

ہ' گر ہندوستان کے معاشرے میں وہ جن نشیب و فراز سے گذری ہے' اس سے نہ صرف عورت کی حیثیت پر روشنی پڑتی ہے' بلکہ اس سے ہندو تہذیب و تمدن کے عناصر' اور اس کی تبدیلیوں کو بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ تاریخ کے جو شواہر' نئی تحقیق کے بعد سامنے آئے ہیں' ان کی بنیاد پر عور تیں ماضی میں اپنی حیثیت کو چیلیج کر عتی ہیں اور ان روایات کو رد کر عتی ہیں کہ جنہوں نے انہیں اسیر بنا رکھا ہے۔ کیونکہ یہ روایات مقدس نہیں ہیں بلکہ طاقت ور جماعتوں کے مغاوات کو پورا کرنے کے لیے وجود میں آئی ہیں' لافا اب بدلتے ہوئے حالات میں انہیں تقید کا نشانہ بناکر' انہیں تو ژنا' ختم کرنا ضروری ہے۔

ہندوستان میں عورت کن مراحل سے گذری اور کن حالات میں اس کے اردگرد روایات تشکیل ہوئیں اس کا تذکرہ اے۔ ایس۔ آلٹیکر نے اپنی کتاب "ہندوستانی تمذیب میں عورت کی حثیت" میں کیا ہے۔

(A. S. Altekar: The Position of Women in Hindu Civilization.

Delhi, 5th edition 1983)

عام طور سے ہندوستان کی تاریخ کو ویدوں کے دور سے شروع کیا جاتا ہے' لیکن اب آثار قدیمہ کی دریافتوں نے در اویدی دور کی بھی بہت می خصوصیات کو اجاگر کیا ہے کہ جن کی بنیادوں پر اس دور کے معاشرہ کی بھی تشکیل کی جا رہی ہے۔ اب ورتوں کے سلمہ میں اس دور میں ایک خاص بات یہ نظر آتی ہے کہ دیویاں دیو آؤں کے مقابلہ میں نیادہ اہم تھیں۔ یہ اس بات کا مظہر ہے کہ معاشرے میں عورتوں کو اعلیٰ مقام حاصل تھا' یا تو عورت کو مرد پر برتری تھی' یا پھر دونوں کو مسادی مقام حاصل تھا کیونکہ اس وقت تک شادی کے بعد عورت اپنی رہائش تبدیل نہیں کرتی تھی اور کا عادو و دراثت میں اس کا حصہ ہوا کرتا تھا۔

یہ سب اس وقت بدلا کہ جب ہندوستان میں آریاؤں کا تسلط ہوا' اور ڈراویدی معاشرہ کی روایات کرور ہو گئیں' مرعور توں

کی حیثیت کم تر ہوتی چلی گئیں۔

خود ویدوں کے دور کے ابتدائی حصہ میں کینی 300 ق۔م تک عورتوں کو تعلیم دی جاتی تھیں 'علیم علی علیم علیم علیمات ' فلفہ ' اور شاعری میں ماہر ہوا کرتی تھیں ' لیکن 300 ق۔م کے بعد اس رویہ میں تبدیلی آئی شروع ہوئی اور عورتوں پر تعلیم کے دروازے بند کرنا شروع ہوئے۔ مثلا اب وہ ویدوں کے بھین نہیں گا کتی تھیں۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ برہمن مردول نے عبارت پر اپنی اجارہ داری قائم کر لی تھی۔ نہیں رسومات ادا کرنے اور پوجا پائ ان کا پیشہ بن گیا تھا ' لانذا ان کا مفاد اب یہ تھا کہ ان کے علاوہ اور کوئی اس پیشہ میں نہیں آئے۔ اس لیے پہلے اس پر پابندی ہوتی کہ وہ بھین نہیں گا سکتی ہیں ' لیکن بعد میں لکھنے پڑھنے پر بھی پابندی لگا دی گئے۔ صرف بھین نہیں گا سکتی ہیں ' لیکن بعد میں لکھنے پڑھنے پر بھی پابندی لگا دی گئے۔ صرف طوا تفول کو اس بات کی اجازت تھی کہ وہ لکھنا پڑھنا سکھے لیں۔

ویدوں کے ابتدائی دور میں 16 سال تک عورت کی شادی شیں کی جاتی تھی۔ گر پھر سے عمر گھٹ کر 8 اور 9 صدیوں میں 9 سے 10 سال ہو گئے۔ عورت کے لیے شادی کرنا لازی ہو گیا تھا' اور سے عقیدہ ہو گیا تھا کہ عورت بغیر شادی کے جنت میں نہیں جا کتی ہے۔ شادی کے ادارہ اس حد تک ضروری ہو گیا تھا کہ اگر کوئی عورت بغیر شادی کے مرجائے تو مرنے کے بعد شادی کر کے اس کے جم کو جلانا چاہیے۔ اس لیے والدین بلوغت سے پہلے ہی لڑک کی شادی کر دیتے تھے۔ عیسوی سنہ کے آتے آتے والدین بلوغت سے پہلے ہی لڑک کی شادی کر دیتے تھے۔ عیسوی سنہ کے آتے آتے لائک کے لیے باعصمت ہونا بھی لازی ہو گیا۔

شادی کی کئی قشیس تھیں۔ مثلاً: زبردستی اغوا کر کے لیجانا اور شادی کرنا فاتح بن کر آنا اور عورت کو لیجانا ، رقم دے کر شادی کرنا ناکہ اس سے خاندان کی عزت رہے ، بغیر رقم دیئے شادی کا مطلب تھا کہ خاندان کی کوئی عزت نہیں ہے ، اگر کوئی اولی کی عصمت دری کرنا تھا، تو اس سے زبردستی شادی کر دی جاتی تھی ، محبت کی شادی بھی ہوتی تھی ، مگر کم۔ شادی کے انتخاب میں والدین کا آلیادہ حصہ ہوتا تھا۔ کم عمری کی وجہ سے لڑکی اینے ہونے والے شوہر کے بارے میں کوئی فیصلہ نہیں دے یاتی تھی۔

200ء میں بلوغت سے پہلے شادی کا رواج شروع ہو گیا۔ سی کے رواج نے بھی کم عمری کی شادی کو فروغ دیا کیونکہ باپ کے مرنے پر جب ماں سی ہو جاتی تھی تو لؤکی کی دیکھ بھال اس کے سرال والے کرتے تھے۔

اگرچہ ابتدائی ویدوں کے دور میں ''سوئمبر'' کی رسم میں عور تیں نیا شوہر خود منتخب کرتی تھیں' مگر کم عمری کی شادی نے اس رسم کو ختم کر دیا اور یہ صرف امراء کے طبقے میں رہ گئی۔

ابتداء میں جیز کا کوئی رواج نہیں تھا' یہ رواج بھی بعد میں ہوا۔ تیرہویں اور چودہویں صدیوں میں راجید آنہ میں اس کا رواج بردھ گیا۔ اس طرح سے ابتداء میں مختلف ذاتوں میں شادی ہوتی تھی' مگر سنہ 10 میں یہ سلسلہ بھی ختم ہو گیا۔ اس کی ایک وجہ وہ ثقافتی فرق تھا جو چار ذاتوں میں تھا' اس نے ذات پات کی تقسیم و پاک و نلپاکی کے تصورات کو مضبوط کیا۔ میں صورت طلاق کی تھی۔ عور تیں آسانی سے طلاق لے کر دوسری شادی کر سکتی تھیں' مجلی ذاتوں میں اب تک طلاق کے بارے میں نرم اصول دوسری شادی کر سکتی تھیں' مجلی ذاتوں میں اب تک طلاق کے بارے میں نرم اصول ہیں۔ مراونچی ذات والوں میں یہ ممنوع ہے۔

منو کے قانون کے مطابق مرد دو سری شادی کر سکتا ہے۔ عورت کو اس کے باوجود اس سے وفاوار رہنا ہو گا۔ النذا ایک مثالی بیوی کے بارے میں جو روایات بنیں وہ یہ تھیں کہ وہ شوہر کی وفاوار اور خدمت گذار ہو اور زندگی بھر شوہر کے لیے خود کو وقف کر دے۔ چونکہ بیوہ کو اپنے شوہر کی جائداد سے کچھ نہیں ملتا تھا' اس لیے ہندوستان کی تاریخ میں لؤکول نے مال کو قتل نہیں کیا۔

ابتدائی تہذیبوں میں یہ خیال عام تھا کہ مرنے کے بعد بھی مرنے والے کی ضروریات زندوں جیسی ہول گی۔ اس لیے اس کے آرام اور خدمت کے لیے ملازم' اور ضرورت کے سلمان کو اس کے ساتھ ہونا چاہیے۔ اس کی مثال مصرکے فرعون ہیں کہ جن کے مرنے کے بعد ان کے ساتھ کنیزیں' ملازم' اور کھانے و پینے کے سامان کو دفن کر دیا جاتا تھا۔ لیکن مردکی برتری کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اس کے مرنے کے

بعد اس کی بیویاں تو اس کے ساتھ وفن ہو جاتی تھیں 'گریوی کے مرنے کے بعد اس کا شوہر اس کے ساتھ وفن نہیں ہو تا تھا۔

ویدول کے عمد میں ستی کا رواج نہیں تھا۔ ہوہ ' شوہر کی لاش کو جلانے سے پہلے اس سے لیٹ جاتی تھی اس کے بعد اسے واپس بلا کر خوش حالی کی دعا کی جاتی تھی اور اجازت تھی کہ وہ دوبارہ سے شادی کر عتی ہے۔ 400 ق۔م تک ستی کے بارے میں کوئی رواج نہیں تھا۔ میں گھسٹیلیز اور کو تلیہ نے بھی اس کا ذکر نہیں کیا ہے اس کی پہلی مثال 316 ق۔م میں ملتی ہے کہ جب ایک جزل کو تلیہ کے مرنے کے بعد اس کی دو ہویاں جانا چاہتی تھیں۔ چونکہ بری والی حمل سے تھی اس لیے اسے اس کی اجازت نہیں ملی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بعد سے امراء اور شاہی خاندانوں کی اجازت نہیں ملی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بعد سے امراء اور شاہی خاندانوں میں سے رواج عام ہو گیا۔ اگرچہ اس وقت بھی جل کر مرنا ۔ یا رہبانیت اختیار کرنا ان دو میں سے ایک کا انتخاب کیا جا سکتا تھا۔ اکثر دو مرے کو ترجیح دی جاتی تھی کہ عورت کو زندہ رہ کر مقابلہ کرنا چاہیے ' جل کر مرنا خود کئی ہے اور وقتی جذبہ کی وجہ عورت کو زندہ رہ کر مقابلہ کرنا چاہیے ' جل کر مرنا خود کئی ہے اور وقتی جذبہ کی وجہ سے ہوتا ہے اس لیے اس سے بچنا چاہیے۔

تنزا فکر کے لوگوں نے سی کے خلاف مہم چلائی۔ انہوں نے اس فکر کو پیدا کیا کہ عورت دیوی ہے' اس لیے اسے جل کر نہیں مرنا چلہہے۔ گر سی کی رسم جنگبو قبائل میں مقبول ہوتی گئی اور اس سے عورت کی وفاواری وابستہ ہو گئی ہی نہیں بلکہ اس نے کرم کے نظریہ کو یوں کمہ کربدل دیا گیا کہ عورت کی قربانی سے شوہر کے گناہ ختم ہو جائیں گے اور دونوں "نروان" عاصل کر لیں گے۔ جب ایک باریہ رسم خمب کا ایک حصہ ہو گئی تو اس کی تعریف و توصیف کی جانے گئی۔ 700 ق-م میں اس کے عوض بارے میں کما گیا کہ اس سے شوہر و یوی کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ اس کے عوض بارے میں کما گیا کہ اس سے شوہر و یوی کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ اس کے عوض دونوں ساڑھے تین کوڑ سال جنت میں رہیں گے' یا ان کی جنت میں مشقل رہائش دونوں ساڑھے تین کوڑ سال جنت میں رہیں گے' یا ان کی جنت میں مشقل رہائش ہو جائے گی۔ 700ء سے 1100ء تک شائل ہند اور کشمیر میں یہ مقبول ہو گئی اور نہ صرف یویاں بلکہ کنیزیں بھی مرد کے ساتھ جلنے گئیں۔ جنوبی ہندوستان میں اس کا رواج

آہت آہت پھیلا اور تیرہویں و چودہویں صدیوں میں جاکراس کی مثالیں ملتی ہیں۔
راجیو گند کے حکمران خاندانوں میں ستی کی رسم بری معظم تھی۔ 1724ء میں
ماروارڈ کا راجہ اجیت سکھ مرا تو اس کے ساتھ 64 عورتیں ستی ہوئیں' بوندی کے راجہ
بودھ سکھ کے ساتھ 84 عورتیں جل مریں۔ اس قتم کی مثالیں بھی ملتی ہیں کہ جن میں
700 سے لے کر 400 تک عورتیں بادشاہ کے ساتھ جلیں۔

سکموں میں اگرچہ گرووں نے سی کی مخالفت کی مگر انہوں نے بھی اسے اختیار کر اللہ اسے ماتھ سی اللہ اس کے ساتھ سی ہوئیں۔ اس کے ماتھ سی ہوئیں۔ اس کے جانثینوں میں بھی ہی رسم جاری رہی۔

مرہوں میں عور تیں جلیں گر کم۔ شیوا جی کے مرنے پر صرف ایک عورت اس کے ساتھ جلی۔ مرہٹر ریاستوں میں یہ رسم نیادہ مقبول نہیں تھی۔

سی کی یادگار کے طور پر جو مٹھ ہندوستان میں جگہ جگہ نظر آتے ہیں۔ اس سے پتہ چلنا ہے کہ سترہویں اور اٹھارویں صدی تک عام لوگوں میں بھی اس کا رواج ہو چکا تھا۔ صرف ساگر کے ضلع میں 17 مٹھ ہیں۔

اس رسم کو مقبول بنانے کے لیے اسے ذہبی حیثیت دے دی گئے۔ سی ہونے والی عورت کو بناؤ سنگھار کے بعد باہے' اور جلوس کے ساتھ الوداع کیا جاتا تھا۔ اگر شوہر کہیں اور مر جاتا تھا تو عورتیں اس کی پگڑی و جوتے کے ساتھ جل جایا کرتی تھیں۔ اس کو دیکھتے ہوئے کہ کمیں عورتیں آگ کی تکلیف سے بھاگیں نہیں' وکن میں انہیں جلانے کے لیے گڑھے میں ڈال دیا جاتا تھا۔ اکثر ان کے ہاتھ پیر باندھ دیئے جاتے جاتے ۔ آندھرا میں کہ جمال مردوں کو دفن کرنے کا رواج چاتا' وہاں اسے زندہ دفن کردیا جاتا تھا۔

اگرچہ 1829 میں گورنر جزل ولیم بینٹک نے اسے ممنوع قرار دے دیا' مگر اس کے باوجود میہ راجبو تانہ میں جاری رہی۔ 1843 میں اودے بور کے راجہ مان سکھے کے مرنے پر عورتیں اس کے ساتھ جلیں۔ (ہندوستان میں ہندو مت کے احیاء کے بعد پھر یہ کو حش ہو رہی کہ اس کی کچھ مثالیں یہ کو حش ہو رہی کہ اس رسم کو دوبارہ سے جاری کیا جائے۔ چنانچہ اس کی کچھ مثالیں راجیع آنہ کے علاقے میں ملیس کہ جہاں زبردستی بیوی کو شوہر کے ساتھ چتا پر بٹھا کر جلا دیا)

یوہ عورتوں کے بارے میں معاشرے کے رویے بھی وقت کے ساتھ ساتھ بدلتے رہے ہیں، مثلاً ابتدائی دور میں یوہ عورت کے لیے تین راستے تھے۔ یوگی کے عالم میں بقایا زندگی گذار دے، کی اور مرد سے بچہ پیدا کرے جو نیوگ کی رسم کملاتی تھی، یا دوبارہ سے شادی کر لے۔ شوہر کے بعد یوی اس کے بھائی کی ملکیت ہو جاتی تھی باکہ اس کے ذریعہ تین لڑکے دریعہ لڑکا پیدا کرے کہ جو خاندان کو باتی رکھے۔ نیوگ کے ذریعہ تین لڑکے تک پیدا کرنے کی اجازت تھی۔ 300 ق۔م میں یوہ کی شادی کا رواج کم ہو گیا۔ یہاں تک کہ 600ء میں یوہ کی شادی کو برا سمجھا جانے لگا۔ اس کے بعد سے معاشرہ میں یوہ عورتوں کو اس قدر بری نظروں سے دیکھا جانے لگا کہ اس کی وجہ سے اکثر سی ہونے کو ترجیح وسینے لگیں۔ کیونکہ یوہ عورتوں کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی چارہ نہیں تھا کہ ترجیح وسینے لگیں۔ کیونکہ یوہ عورتوں کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی چارہ نہیں تھا کہ ترجیح وسینے لگیں۔ کیونکہ یوہ عورتوں کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی چارہ نہیں تھا کہ ترجیح وسینے لگیں۔ کیونکہ یوہ عورتوں کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی چارہ نہیں تھا کہ ترجیح وسینے لگیں۔ کیونک کی شادی کا قانون یاس ہوا۔

ای طرح سے ابتداء میں پردہ کا کوئی رواج نہیں تھا۔ مہابھارت اور رامائن میں اس کا ذکر شاہی خاندان کی عورتوں کے لیے آیا ہے کہ وہ غیروں کی نظروں سے دور رہیں۔ مگر دو سری عورتیں پردہ نہیں کرتی تھی۔ اس کا اندازہ مجتموں اور تصاویر سے ہوتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ شاہی خاندانوں اور امراء میں اس کا رواج مسلمانوں کی آمد کے لعد سے موا۔

ہندوستان کے مندرول میں دیو داسیوں کا ادارہ مقبول رہا۔ یہ دیو داسیاں رقص و موسیقی میں ماہر ہوتی تھیں اور نہ ہی رسومات میں حصہ لیتی تھیں۔ مندر کے پروہت یا تو خوبصورت اڑکیاں خریدتے تھے' یا لوگ منت مان کر اپنی لڑکی مندر کے حوالے کر دیتے تھے۔ دیو داسیوں کا رواج سنہ 6ء میں شروع ہوا' اور پھر اس قدر مقبول ہوا کہ مندروں میں ان کی تعداد بردھتی گئے۔ مثلاً سومناتھ کے مندر میں 500 دیو واسیاں تھیں اور 18ء میں تنجور کے مندر میں 1100۔

عورتوں کے درجہ کو کم کرنے کے لیے جو وجوہات دی گئیں' وہ یہ تھیں کہ وہ حیض کے دوک حیض کے دوران نلپاک ہو جاتی ہے' اس لیے اسے نہ ہی رسومات ادا کرنے سے روک دیا گیا۔ مرد عورت پر ملکیت کے حقوق رکھتا تھا۔ اس کی مثال پانڈو کی ہے کہ جنہوں نے درویدی کو جوئے میں ہار دیا تھا۔ عورت کو بطور تحفہ دینے یا فردخت کرنے کا بھی رواج تھا۔

وراثت کے مسلم میں ابتدائی ویدوں کے عمد میں اگر لڑکا نہیں ہو تا تھا لڑکی وراث ہو جاتی تھی، گر بعد میں اس کا بیہ حق ختم ہو گیا۔ بیوہ عورتوں کو اپنے شوہر کی جائداد سے کچھ نہیں ملتا تھا۔ نیوگ کی صورت میں اگر لڑکا پیدا ہو تا تھا تو وہ وارث ہو تا تھا۔ بیوی کو بھی اس فتم کا کوئی حق نہیں تھا کہ وہ علیحدگی کی صورت میں جائداد سے کچھ حاصل کر سکے۔

ہندو تمذیب میں جس طرح سے عورت کی پوزیش کو کم کر کے اسے مرد کی ملکت بنایا گیا ہے' اس کی بنیاد پر آج تک فدہبی انتہاء پند عورت کو اس مقام پر رکھنا چاہتے ہیں اور ماضی کے شواہد کو اپی دلیل بناتے ہیں۔ اس لیے کسی بھی معاشرے میں جب قدیم روایات کے احیاء کی بات ہوتی ہے تو اس کے ساتھ ہی فرسودہ روایات اور اوارے ایک نئی زندگی اور نئے معنی عاصل کر کے معاشرے میں مقبول ہو جاتے ہیں۔ آج ہندوستان کا معاشرہ اس تصادم کا شکار ہے۔ جدید و قدیم روایات کے درمیان جو کش کمش ہے اس کے نتیجہ میں معاشرہ کو فیصلہ کرنا ہے کہ اسے آگے جانا ہے یا پس کش کمش ہے اس کے نتیجہ میں معاشرہ کو فیصلہ کرنا ہے کہ اسے آگے جانا ہے یا پس ماندہ رہ کر ماضی کے اندھروں میں پناہ لینی ہے' آگر دیکھا جائے تو یہ مسکلہ صرف ہندوستان ہی کا نہیں بلکہ ہر اس علاقہ اور معاشرہ کا ہے کہ جمال جدید و قدیم روایات ہر سریکار ہیں۔

## قديم مصرى عورت

موجودہ زمانے میں تحریک نسواں کے زیر اثر اس بات کی کوشش ہو رہی ہے کہ عورتوں کے وجود کو تاریخ میں جگہ دی جائے کیونکہ معاشرے میں مردوں کے تسلط کے بعد جب سیای و معاشی افتیارات ان کے پاس آئے تو انہوں نے تاریخ کے عمل پر اپنا قبضہ جمالیا اور عورتوں کو اس عمل سے بالکل فارج کر دیا۔ اس لیے جب قدیم تاریخ کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو اس میں عورت فاموش' بے زبان' اور بے عمل کروار کے روپ میں نظر آتی ہے۔

لیکن کیا ایبا تھا؟ اب مورخ عورتیں اور ان کے عامی مرد مورخ اس پہلو پر شخین کر رہے ہیں کہ اگرچہ سیاسی و معاشی اقتدار یقینا مردوں کے پاس تھا، گر اس کے بادجود عورت اس قدر مجبور ' بے کس اور بے سارا نہیں تھی۔ وہ تمام رکاوٹوں اور مسائل کے باوجود اپنی انفرادیت کو بر قرار اور اپنے وجود کو قائم رکھے ہوئے تھی۔ اس نقطہ نظر کو فابت کرنے کے لیے عورتوں کی تاریخ کے سلسلہ میں ' اس پر شخین کی جا رہی ہے کہ قدیم معاشروں میں عورت کا کیا کروار تھا؟ اس کی کیا حیثیت تھی؟ اسے کس قشم کے حقوق کے ہوئے تھے؟ ناکہ اس مطالعہ کے بعد اس کا اندازہ ہو کہ عورت کی حثیت میں مرحلہ وار کس طرح سے تبدیلی آئی۔ اس سلسلہ میں گے روہنس (Robins) کی کتاب ''قدیم معربیں عورت کی حثیت کا تعین (Gay ایک ایم کتاب میں مصنفہ نے قدیم معربیں عورت کی حثیت کا تعین کی کتاب ہے کہ جس میں مصنفہ نے قدیم معربیں عورت کی حثیت کا تعین کرتے ہوئے اس کے تاریخی کردار کو اجاگر کیا ہے۔

گے روبنس اس کی جانب اُشارہ کرتی ہے کہ اب تک مصر کی جو بھی تاریخ لکھی

گی اس میں صرف مردوں ہی کا ذکر ہے۔ عور تیں اس سے غائب ہیں۔ اگرچہ آج بھی اس تاریخ کو عور توں کے نظر آتی ہے کہ اس ماریخ کو عور توں کے نظر نظر سے دیکھا جاتا ہے تو یہ بات عجیب نظر آتی ہے کہ ان مورخوں کو اس میں کوئی عیب اس لیے نظر نہیں آیا کہ وہ اس کے علوی تھے کہ عمل اور کردار میں صرف مردوں کو دیکھا جائے کیونکہ سیاست' ذہب' ادب اور سل جے ہر شعبہ پر مردوں کا شط تھا' اور عور توں کو اس سارے عمل میں پس پردہ دھکیل دیا گیا تھا۔

قدیم معرکی تاریخ کو جب تفکیل دیا جاتا ہے تو اس کے تین ماخذ ہیں کہ جن سے مواد حاصل کیا جاتا ہے: آثار قدیمہ 'تحریری متن 'اور مصوری و مجتمے۔

روہنس کے مطابق آثار قدیمہ میں جب ایک بار کھدائی ہو جاتی ہے اور اس کے نتائج کو ریکارڈ کر لیا جاتا ہے، تو کھدائی کی جمیں جلد ہی ختم ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔
ایک بار جب وہ غائب ہونا شروع ہو جائیں تو پھر انہیں دوبارہ سے حاصل نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ابتداء میں یہ ہوا کہ کھدائی کر کے زمین سے چیزوں کو نکال لیا گیا اور پھر آثار کو اس طرح سے چھوڑ دیا، جس سے اس کی تمام شاد تیں مٹ گئیں۔ عام طور سے ماہرین آثار قدیمہ کا روبیہ یہ ہوتا ہے کہ کھدائی کے ذریعہ محلات، مقبرے، اور بڑی ماہرین آثار قدیمہ کا روبیہ یہ ہوتا ہے کہ کھدائی کے ذریعہ محلات، مقبرے، اور بڑی بڑی عمار تیں تلاش کی جائیں کیونکہ ان کی دریافتوں میں پروپیگنڈا ہوتا ہے۔ وہ اس پر بڑی عمار تیں دیافت کی جائیں۔ یہی وجہ ہے کہ مصر میں توجہ نہیں دیتے کہ عام لوگوں کی آبادیاں دریافت کی جائیں۔ یہی وجہ سے کہ مصر میں روبیہ کی وجہ سے عام لوگوں کے گھر سامنے نہیں آئے، اس وجہ سے عورت بھی نظروں سے عائب رہی۔ کیونکہ عورت کی تعلق گھر اور روزمرہ کی زندگی سے ہوتا ہے۔ جب سے غائب رہی۔ کیونکہ عورت کی اتعلق گھر اور روزمرہ کی زندگی سے ہوتا ہے۔ جب اس کو نظر انداز کر دیا گیا تو عورت کی اس کے ساتھ فراموش کر دی گئی۔

قدیم مصری تاریخ کا دوسرا اہم مافذ تحریری مواد ہے کہ جو بہت کم ہے۔ اس وقت مشکل سے ایک فیصد لوگ لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ یہ بھی بیوروکریی کا حصہ تھے۔ عور تیں کم ککھی پڑھی ہوتی تھیں للذا اب تک ایس کوئی تحریر نہیں ملی کہ جو کسی عورت کی لکھی ہوئی ہو۔ اس وجہ سے جو بھی تحریری مواد ہے وہ یک طرفہ ہے اور مردوں کا لکھا ہوا ہے' یہ عورتوں کی کوئی نمائندگی نہیں کرتا ہے۔

مصوری اور مجتبے بادشاہ و امراء کی مرضی و خواہش و احکامات کے تحت تیار ہوتے تھے۔ اس لیے میہ مردوں کی نمائندگی کرتے ہیں۔ عورتیں یمال بھی مرد کی خواہش کے آلجع ہیں۔

جدید مورخ کا مسکلہ یہ ہے کہ جب وہ قدیم عمد کی تاریخ لکھتا ہے تو اس تاریخ کو اپنے عمد کی افراق قدروں اور روایات کے تحت جانچتا ہے۔ مثلاً جب وہ قدیم تاریخ میں بھائی بمن باپ اور بیٹی کے درمیان شادی کے رشتوں کو دیکھتا ہے تو اس کے لیے ذہنی طور پر یہ سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے کہ یہ کیسے ممکن تھا؟ المذا وہ اس کی نئی تاویلات نکالتا ہے کہ شادی تو ہوتی تھی' مگر جنسی تعلقات قائم نہیں ہوتے تھے وغیرہ وغیرہ مورخ کی ان تاویلات سے تاریخ زیادہ سے زیادہ چیدہ ہوتی چلی جاتی ہے۔

دیکھا جائے تو مصر کی تاریخ ہزاروں سال پرانی ہے۔ للذا تاریخ کے اس طویل دورانیہ میں عورت کے کردار اور اس کی حیثیت کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ بھیشہ سے ایک جیسی رہی۔ اس طویل عرصہ میں اس میں تبدیلی بھی آئی، مگر اس تبدیلی کی شادتیں ہمارے پاس بت کم ہیں۔

عورت کی حیثیت کو سیجھنے کے لیے ضروری ہے کہ قدیم مصر کے معاشرے کی سابی درجہ بندی کو دیکھا جائے۔ اس میں سب سے اول روحانی دنیا اور اس کے دیوی و دیو آتھے؟ اس کے بعد بادشاہ آیا تھا جو کہ بنیادی معاملات کا سربراہ تھا، مگر اس کا تعلق روحانی دنیا سے بھی تھا اور وہ دنیاوی و روحانی معاملات میں ایک تعلق بھی بنیا تھا، اس کے بعد بیوروکرلی آتی تھی، پھر آرشٹ، دست کار و ہنرمند، آخر میں کسان اور غلام۔ کے بعد بیوروکرلی آتی تھی، پھر آرشٹ، دست کار و ہنرمند، آخر میں کسان اور غلام۔ اس درجہ بندی کی وجہ سے عورتوں کی ایک حیثیت نہیں تھی۔ شابی خاندان اور امراء کی عورتیں ور طبقوں کی عورتیں اثر و رسوخ رکھتی تھیں۔ اس وجہ سے ان کی تاریخ میں خاندان کے معاملات میں اثر و رسوخ رکھتی تھیں۔ اس وجہ سے ان کی تاریخ میں خاندان کے معاملات میں اثر و رسوخ رکھتی تھیں۔ اس وجہ سے ان کی تاریخ میں

عورتول کا تھوڑا بہت ذکر آ جا آ ہے۔ مگر کسان عور تیں منظر نامہ سے غائب ہیں۔ عورت کی حیثیت کو اس طرح بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ قدیم مصر کی دیوی ہاتور (Hathor) ایک طرف تو زرخیزی خوش حالی اور زندگی کی علامت تھی تو دو سری

طرف تابی و بربادی کی- میں دو ہراین عورت کے کردار میں دکھایا جاتا ہے۔ اگر عورت روایات کی پابندی کرے تو اچھی عورت ہے۔ اگر ان سے انحراف کرے تو بری۔

جب شاہی خاندان میں عورت کی حیثیت کا جائزہ لیا جاتا ہے تو یہ دیکھا جاتا ہے کہ

جب بادشاه دیوی و دیو تاؤل کا نمائنده تھا تو کیا بادشاہ کی مال' بهن' اور بیٹی بھی اِس نمائندگی میں شریک تھیں؟ اس کا اندازہ اس سے ہو تا ہے کہ روحانی تعلق کی علامت کے طور پر ملکہ گدھ اور کوبرا کا ماسک پنتی تھی۔ بعد میں عقاب کے پر' گائے کے سینکم اور سورج کی کرنوں والی قرص- بیہ تمام علامات دیوی و دیو ناؤں کی تھیں جو الہی قوتوں کو ظاہر کرتے ہوئے ملکہ کو عام انسانوں سے بلند کرتی تھیں۔

مقرمیں قدیم روایت کے تحت تخت کی وارث شاہی خاندان کی عورت ہوا کرتی تقی' اگرچه وه وارث تو هوتی تقی گر تخت پر مرد بی بیشتا تھا' لذا خود کو جائز حکمران فابت کرنے کے لیے ضروری تھا کہ وہ وارث عورت سے شادی کرے ، چاہے وہ اس کی بهن ہی کیوں نہ ہو- اس لیے ہر بادشاہ تخت یر بیٹھنے سے پہلے شاہی خاندان کی وارث عورت سے شادی کرتا تھا۔ اس روایت یا قانون کی وجہ سے باپ کو بیٹی ایا بهن سے شادی کرنی پڑتی تھی۔ اس قتم کی شادیاں دیوی' دیو تاؤں اور دیو مالائی قصوں میں یائی جاتی تھیں' چونکہ بادشاہ بھی ان کی اولاد تھا اور روحانی دنیا سے تعلق رکھتا تھا اس لیے اس کے لیے میہ کوئی عیب نہیں تھا۔ جب کہ عام معاشرہ میں اس روایت پر عمل نہیں ہو یا تھا۔

بادشاہ شاہی خاندان کی عورتوں کے علاوہ بھی شادیاں کرتا تھا' اس لیے اس کی بیویال شاہی خاندان والیال' اور غیر شاہی خاندان والیوں میں تقتیم ہوا کرتی تھیں۔ ان بیگهات میں سے کسی ایک کو وہ "خاص بیگم" کا خطاب دیا کر ہا تھا۔

مصر کے باوشاہ سیاسی تعلقات کی خاطر غیر مکی یا غیر مصری شنرادیوں سے بھی شادیاں کرتے تھے۔ یہ دو قتم کی ہوتی تھیں: ایک وہ شاہی خاندان کہ جن سے ماوی تعلقات ہوا کرتے تھے۔ دو سرے ماتحت یا مفتوح حکمران خاندان۔ مصر کے باوشاہ نے ایک خط میں اپنے ماتحت شام کے حکمران کو لکھا کہ: ''اپنی بٹی کو باوشاہ کے حضور میں ایک خط میں اپنے ماتحت شام کے حکمران کو لکھا کہ: ''اپنی بٹی کو باوشاہ کے حضور میں سمجھ جو کہ تمہارا مالک و آقا ہے۔ اس کے علاوہ بیں صحت مند غلام' چاندی کے رتھ اور صحت مند گھوڑے ساتھ میں ہونے چاہیں۔''

ایک ماتحت حکمران نے بادشاہ کو لکھا کہ: ''میں نے اپنی بیٹی کو بادشاہ کے حضور میں جھیجا ہے جو کہ میرا آقا' دیو تا اور سورج خدا ہے۔''

اس روایت کے بر عکس مصر کے باوشاہ اپنی بیٹیاں دو سرے حکرانوں کو شادی میں نہیں دیتے تھے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ عور توں کو فاتح اور طاقت باوشاہ کی خدمت میں بطور خراج پیٹی کرنے کا رواج تھا۔ یہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ جب باوشاہ کے حرم میں ایک کیٹر تعداد عور توں کی ہوتی ہوگی تو وہ ان سب سے تو جنسی تعلقات نہیں رکھتا ہوگا، تو یہ عور تیں کیا کرتی ہوں گی؟ تھوڑی بہت جو شہاہ تیں ملی ہیں، ان سے تو کی اندازہ ہو تا ہے کہ یہ عور تیں کیڑوں اور لباس کے بنانے اور خود کی آرائش میں مصروف رہتی ہوں گی۔ یہ بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ان میں سے اکثریت نئے ماحول اور کیچر میں یقینا خوش نہیں ہوں گی اور اجنبی ہونے کی حیثیت سے ان کے ساتھ معصوبانہ سلوک کیا جاتا ہو گا۔ لیکن ان تمام تکالیف کو وہ اس لیے برداشت کرتی تھیں کیونکہ ان کی قربانی نے ان کے ملک کو امن و المان دیا اور طاقت ور حکراں کے قبر تھیں کیونکہ ان کی قربانی نے ان کی اس قربانی کی کوئی تعریف بندیں کی جاتی تھی، اور سے ایک روایت سمجھ کر قبول کر لیا جاتا تھا۔

شاہی خاندان کے ذکر کے بعد جب ہم عام مصری معاشرہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ مصریوں میں شادی کے سلسلہ میں کوئی ذہبی یا سیکولر رسومات نہیں ہوتی تھیں ۔ جب شادی طے ہو جاتی تھی تو لوکی کے والد کو رقم دے دی جاتی

تھی۔ طلاق کی صورت میں عورت اپنا جیز' وہ رقم کے جو وہ ساتھ میں لائی تھی' اور وہ تھے۔ کے جو اسے ملے تھے' وہ واپس لے جاتی تھی۔ طلاق کا رواج تھا۔ یہ پند و ناپند' عورت کا بانجھ ہونا' اور مرد کا اعلیٰ عمدے پر پہنچ کر دو سری شادی کرنے کی وجہ سے تھا۔ لیکن مطلقہ عورت کی دوبارہ سے شادی ہو جاتی تھی مرد شادی شدہ عورتوں کے علاوہ کنیزوں یا ملاناؤں سے بھی جنسی تعلقات رکھ سکتا تھا۔ جائز یا ناجائز اولاد کا کوئی تصور نہیں تھا۔ لیکن شادی شدہ عورت کے لیے کسی دوسرے سے جنسی تعلق رکھنا معیوب تھا۔

شادی کا بنیادی مقصد بچے پیدا کرنا اور خاندان کی تشکیل تھا۔ اولاد کے لیے دیویوں کے مندر میں منتیں مانی جاتی تھیں۔ اگر اولاد نہ ہو تو مشنی بنانے کا رواج تھا وارث کا ہونا اس لیے ضروری تھا کہ وہ باپ کے مرنے پر تجمیزو تنفین کی رسومات اوا کرنا تھا۔

ریاست کے ڈھانچہ میں بیوروکریی کی بردی اہمیت تھی' گر اس کے لیے صرف مردول کو تیار کیا جاتا تھا۔ اس میں عورتوں کے لیے کوئی گنجائش نہیں تھی۔ امراء کے خاندانوں میں عورتیں صاحب جائداد ہوا کرتی تھی' اور وہ اپنے شوہروں کے افتیارات کو بھی استعال کر سکتی تھیں' اس طرح عورت کی حیثیت کا تعین اس کے طبقہ سے ہوا کرتا تھا' عام طبقوں کی عورتیں ان مراعات سے محروم تھیں۔

قانون کی نظروں میں عورت اور مرد مساوی تھے۔ بطور شاہد وہ مرد کے برابر تھی۔ دونوں کے لیے ایک جیسی سزائیں تھیں۔ لیکن نچلے طبقے کی عورتیں غیر محفوظ تھیں، خاص طور سے اگر وہ بیوہ ہوئی تو۔ ان کے لیے بغیر حفاظت گھر سے نکانا خطرہ تھا۔ صاحب جائداد طبقہ میں عورت شوہر کی اور لڑکی باپ کی وارث ہو سمتی تھی۔ وہ موروثی جائداد کا انتظام بھی کر سکتی تھی۔ اگر لڑکوں اور لڑکیوں سمیت کئی وارث ہوں تو جائداد کی آمدنی سب میں برابر تقسیم ہوتی تھی۔

قدیم مفرکے ابتدائی دور میں عورتیں مندروں میں اہم عمدوں پر فائز ہوتی تھیں' گر آہستہ آہستہ انہیں ان عمدول سے نکال دیا گیا اور وہ موسیقاروں کی صف میں آ گئیں۔ مرد کو یہ افتیار مل گیا کہ وہ تمام ذہبی رسومات ادا کرے۔ آخرت میں مرد اور عورت کے درمیان کسی فرق کا تصور نہ تھا۔ مرنے پر ان کی قبر میں بھی ضروریات کی تمام چیزیں رکھ دی جاتی تھیں۔ مردوں کی طرح ان کے جسم کو بھی ممی کر دیا جاتا تھا اور تجیزو تحفین کی رسومات میں بھی کوئی فرق نہ تھا۔

اس عمد کے اوب سے بھی عورت کی حیثیت کے بارے میں پہ چتا ہے۔ ایک جگہ کما گیا ہے کہ ال کی عزت کرو'کیونکہ وہ تمہیں پرورش کرتی ہے۔ بیوی کے بارے میں ہے کہ اس کا فرض بچے پیدا کرنا ہے۔ اگر بیوی کام کرنے والی ہے تو اسے برا بھلا مت کہو۔ اگر وہ ست اور کام چور ہے تو اسے سزا دو۔ مردول کے لیے یہ تھیجت بھی ہے کہ دو سری عورتوں کے پیچے مت جاؤ۔ عورتوں کی دو قسمیں بتائی گئی ہیں۔ باعزت اور فاحشہ۔ باعزت وہ جو کہ خاندان کی حفاظت کرتی ہیں۔ فاحشہ وہ جو کہ اوروں کو لبھا کر خاندان تاہ کرتی ہیں۔

اس عمد کے مجتمول میں عورتوں کو جوان' نازک اور خوبصورت بتایا گیا ہے۔ وہ حاملہ' موٹی اور بدصورت نہیں ہیں۔ ان میں عورتوں کا رنگ صاف ہے جب کہ مردوں کو سنولایا ہوا۔ جو یہ ظاہر کرتا ہے کہ عورتیں گھروں میں رہتی تھیں اور مرد باہر کام کرتے ہوئے' عورتیں خاموثی سے انہیں دیکھتی ہوئی نظر آتی ہیں۔ آتی ہیں۔

اس مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ اگرچہ عورت ساجی طور پر اپنا مساوی مقام کھو چکی تھی' گر ابھی بھی ابتدائی دور کی مساویانہ روایات' اور اس کے حقوق باقی تھے۔ لیکن بحیثیت مجموعی معاشرہ پر مرد کا تسلط قائم ہو گیا تھا۔

## قديم بونانى عورت

اب کم از کم اس کو تشلیم کر لیا گیا ہے کہ جب مرد کارہائے نمایاں سر انجام دے رہا تھا، لینی اداروں کی تقمیر کر رہا تھا، تدبیب و تقافت اور اشیاء پیدا کر دیا تھا، لوگوں پر حکومت کر رہا تھا، اور ان سرگرمیوں میں معروف تھا کہ جے آج ہم تاریخ کتے ہیں۔ تو اس وقت عور تیں بھی کچھ نہ کچھ ضرور کر رہی تھیں۔ لینی زیادہ سے زیادہ مرد پیدا کر رہی تھیں کہ جو تاریخ تفکیل دیں، اور زیادہ سے زیادہ عور تیں پیدا کر رہی تھیں کہ جو تاریخ تفکیل دیں، اور زیادہ سے زیادہ عور تیں پیدا کر رہی تھیں کہ جو تاریخ تفکیل دیں، اور زیادہ کے گھیں

دنیا کی تمذیب و تمدن میں یونانی فلسفوں 'مفکروں 'ادیبوں 'شاعروں اور سیاستدانوں کا برا اہم حصہ ہے۔ جیرت کی بات ہے کہ جغرافیائی طور پر اس محدود خطہ میں ایسی ذہنی و علمی ترقی ہوئی کہ جس نے دنیا کو بدلنے 'تبدیل کرنے 'اور حالات سے مقابلہ کرنے کا سبق دیا۔ لیکن جہاں ایک طرف اعلیٰ علمی و ادبی اور سائنسی نظریات پیدا ہوئے 'شہری جہوری روایات و اقدار کو پیدا کیا 'وہیں پر یونان نے غلامی کے ادارے کو قائم کر کے اسے ایک اطاقی جواز فراہم کیا۔ غیر ملکیوں کے ساتھ تعصب کا رویہ افتیار کیا۔ اور عورت کی حیثیت کو انتہائی پس ماندہ بنا کر اسے مرد کے آباع کر دیا۔ یہ بھی جیرت کی بات ہے کہ جہاں اعلیٰ اور اونچی سطح کی علمی بحثیں ہوئیں 'جہاں اطاق' افسانی' اور خصوصیت سے مورت کی بات ہوئی' وہیں پر غلاموں 'غیر ملکیوں' اور خصوصیت سے عورتوں کو نظر انداز کر دیا گیا۔

جب سے عورتوں کی تحریک کی ابتداء ہوئی ہے' اس وقت سے عورتیں تاریخ میں عورت کی حیثیت اور اس کے کروار کے مطالعہ میں مصروف ہیں۔ اس سلسلہ کی ایک کری سو بلندیل (Sue Blundell) کی کتاب "قدیم یونان میں عورت"

(Women in Aciant Grece) ہے۔ یہ 1995ء میں ہارورڈ یونیورٹی کی جانب سے شائع ہوئی ہے۔

مصنفہ نے کتاب کے شروع میں اس کی تشریح کی ہے کہ قدیم بونان سے اس کی کیا مراد ہے۔ وہ اس عمد کو 3000 ق-م سے لے کر 4 اور 5 صدی عیسوی تک لاتی ہے 750 ق-م سے 336 ق-م تک کے عمد کو وہ بونانی تہذیب کی تشکیل کا عمد قرار دیتی ہے کہ جس میں اداروں کی حیثیت متعین ہوئی اور عورت کے کردار کو مناسب سانچہ میں ڈھالا گیا۔ جیسا کہ قدیم آریخ میں ہے' اس کی تعمیر میں سب سے زیادہ مشکل اس لیے پیش آتی ہے کہ اس میں معلومات کی کمی ہوتی ہے۔ اگر عورتوں کے بارے میں تھوڑی بہت معلومات ہیں تو وہ بھی طبقہ اعلیٰ کی عورتوں سے متعلق ہیں۔ عام عورتیں تاریخی عمل میں غائب ہیں۔ اس عمد میں عورتوں کے نام بھی نہیں ملتے ہیں۔ سفو ایک ایس عورت ہے کہ جس کا نام اس کی شاعری نے محفوظ کر دیا ہے۔ الندا عورتوں کے بارے میں تمام معلومات کا ذریعہ مرد ہیں۔ مردول کی نظر سے عورت کو ادب مصوری اور مجسمہ سازی میں دیکھا گیا ہے۔ عورتیں اینے بارے میں کہیں بولتی نظر نہیں آتی ہیں کہ ان کا اینے بارے میں کیا خیال تھا' وہ مردوں کے بارے میں کیا سوچتی تھیں' اور ان کے اس وقت کے کیا مسائل تھے۔ اس لیے آج مورخوں کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں ہے، وہ انہیں شہادتوں پر انحصار کریں کہ جو مردول نے چھوڑی ہیں' اور انہیں کی بنیاد پر معاشرے میں عورت کی حیثیت کا تعین كريں اور يه ديكھيں كه وہ ادب مصورى اور مجسمه سازى ميں كس طرح سے پيش كى گئی ہے۔

یونان کے دیو مالائی قصوں میں جمال دیو تا ہے وہ دیویاں بھی ہیں ان میں شزادیاں بھی ہیں اور ملکائیں بھی دیوی و دیو تاؤں کی دنیا میں 'یہ انسانوں کی طرح رہتے ہیں۔ شادی بیاہ کرتے ہیں۔ آپس میں لڑائی جھڑے کرتے ہیں۔ بیچ پیدا کرتے ہیں۔ بیاں دیویاں بھی انتہائی اہم ہو جاتی ہیں اور بھی غیراہم۔ مثلاً مشہور شاعر ہسوئڈ (Hesiod) نے اس قصہ کو بیان کیا کہ یونائی دیو تا زوس (Zeus) نے پہلی عورت پنڈورا نے اس قصہ کو بیان کیا کہ یونائی دیو تا زوس (عبیل دی۔ لنذا ایک طرف عورت مردی ضرورت تھی تو دوسری طرف وہ ان کے لیے نقصان و جابی کا باعث بھی تھی۔

اب تک مرد ہنی و خوشی رہتا تھا، گر پہلی عورت نے مرتبان کھول کر دکھ، غم، تکلیف اور افردگی کو ہر طرف پھیلا دیا۔ ان تمام پریٹانیوں میں صرف "امید" بلق رہ گئی۔ ایک حصہ یہ بھی ہے کہ عورت کو مٹی سے بنایا گیا اور مرد کو بطور تحفہ اسے دیا گیا۔ للذا ابتداء ہی سے اس کی سرشت میں دھوکہ شامل ہے جب یہ کما گیا کہ عورت بطور تحفہ ہے تو اس میں دونوں خصوصیات شامل ہیں: یہ تاہی بھی لاتی ہے، گر نسل انسانی کے شامل کے لیے بھی ضروری ہے۔ یہ بچ پیدا کرتی ہے جو خاندان کا نام رکھتے ہیں اور جائیداد کی حفاظت کرتے ہیں۔

یونان کی دیویوں میں کورا پن انتهائی اہم تھا۔ یمی خصوصیت یونان کے معاشرہ میں اہم ہو گئی کہ عورت شادی تک کواری رہے۔ ہومرکی نظم ایلیڈ (Illiad) میں عورت محض ملکیت ' تحفہ اور شئے ہے۔ اس سے زیادہ نہیں۔ اس عمد میں یونانی مسلسل جنگوں میں مصروف رہا۔ عورتیں مردوں کو جنگ سے روکتی بھی نظر آتی ہیں اور انہیں جنگ پر اکساتی بھی ہیں۔ گر ہر صورت میں وہ مرد کے تابع ہیں۔ ان کا خود سے انہیں جنگ کردار نظر نہیں آتا ہے۔ ان کا ہر عمل مرد سے متعلق ہے۔

ہومرکی دوسری نظم ''اوڈلیی'' میں مرد کا تسلط نظر آیا ہے۔ اس میں لڑکا اپنی ماں سے کہتا ہے کہ وہ گھر جائے اور کپڑا بننے میں مصروف ہو جائے۔ مردوں کا کام بحث و مباحثہ ہے اور عورت کا کام گھر بلو مصروفیات۔ شادی کا ادارہ وجود میں آ چکا تھا گر اس کا مطلب مرد کی بالا دستی تھا یعنی مرد آزاد سیانی اور عورت کا محافظ و گران تھا۔

لیکن جہال ایک طرف عورت گر میں قید اور مرد کی گرانی میں تھی ' وہال اس عمد میں اماذون (Amazon) عورتوں کے بارے میں قصے و کمانیاں بھی مشہور ہوئیں۔ کہا جاتا تھا کہ یہ بحر اسود کے جنوب مشرق کی رہنے والیاں تھیں (موجودہ شال ترک) یہ مردوں کی طرح رہتی تھیں' شکار کرنا اور جنگ لڑنا ان کے مشاغل تھے۔ یہ بغیر مردوں کے رہتی تھیں اور سال میں صرف دو مہینہ مردوں سے ملنے کے لیے رکھتی تھیں۔ اگر ان کے ہاں لڑکی پیدا ہوتی تھی تو اسے رکھ لیتی تھیں' اگر لڑکا ہوتا تھا تو اسے بہاڑ کی دوسری طرف رہنے والے مردوں کو دے دیتی تھیں۔ آثار قدیمہ یا کسی اور شمادت دوسری طرف رہنے والے مردوں کو دے دیتی تھیں۔ آثار قدیمہ یا کسی اور شمادت ہوتی ہے۔ ان کے وجود کا پتہ نہیں جاتی ہے۔ آخر میں مردوں کے ہاتھوں انہیں کئی چاہیے' ورنہ ہے۔ اس کا اخلاقی سبق یہ ماتا ہے۔ کہ عورتوں کو مردوں کی نقل نہیں کرنی چاہیے' ورنہ

اس کا انجام ان کی تباہی میں ہو گا۔

750 ق-م سے لے کر 500 ق-م تک وہ عمد ہے کہ جب بونان میں شہری ریاسیں وجود میں آئیں۔ ادارے بنے وانین کی تشکیل ہوئی اسم و رواج کا تعین ہوا۔ اس عمد میں عورت کی حیثیت کے بارے میں معاشرے کے رحجانات پختہ ہوئے۔ اس عمد میں لڑکوں کو پیدائش کے بعد مارنے کے واقعات طبتے ہیں۔ ان میں سے ایک طریقہ یہ تھا کہ پیدا ہونے کے بعد اے کی جگہ پر چھوڑ دیا جا یا تھا باکہ وہ مرجائے۔ کچھ کا خیال ہے کہ یہ آبادی کو کنٹول کرنے کا ایک ذریعہ تھا۔ یہ مستقل رواج نہیں تھا، بلکہ بھی بھی والدین یہ کیا کرتے تھے۔

جب یونان میں شہری ریاست منتکم ہو گئ تو پھر اس ریاست کی مضبوطی اور پائیداری کے لیے خاندان کی یک جبتی اور اتحاد ضروری ہو گیا۔ اس وجہ سے وراثت کا رواج ہوا۔ وارث لڑکے ہوتے تھے' اور خاندان مرد کے تابع ہوا کرتا تھا۔ ابتداء میں امراء برادری کے باہر شادیاں کیا کرتے تھے تاکہ ان کا اثر و رسوخ برھے۔ گربعد میں شادیاں خاندان کے اندر ہی ہونے لگیس تاکہ وہ متحد رہے اور بکھرنے نہیں پائے۔

امراء کے خاندانوں میں لڑی کو حاصل کرنے کے لیے مقابلے ہوا کرتے تھے۔ جیسے رتھوں کی دوڑ ' بحث و مباحثہ' یا رقص۔ شادی سابی اثر و رسوخ کو بردھانے اور دولت کے حصول کے لیے کی جاتی تھی۔ آخر میں شادی کا مقصد زیادہ دولت اور جائیداد حاصل کرنا ہوگیا۔ جس کی شکایت ایک شاعر اس طرح سے کرتا ہے:

ایک اچھا آدمی نجلے درجہ کی عورت سے شادی کرہا ہوا نمیں گھراتا ہے، بشرطیکہ اس کے پاس دولت ہو۔ نہ ہی ایک شریف عورت کو کم درج کے مرد سے شادی کرتے ہوئے شرم تق ہے کیونکہ وہ خاندان سے زیادہ دولت کو ترجیح دیت ہے۔

ابنداء میں مرد شادی سے پہلے لڑی کے حصول کے لیے 'اس کے باپ کو تحفہ دیا کرنا تھا' لیکن بعد میں جیز کا رواج ہو گیا۔ کیونکہ اب وراثت کے قوانین میں تبدیلی آگئ تھی۔ لڑکی کو باپ سے جو جائیداد ملتی تھی اس کا انظام اس کا شوہر کیا کرنا تھا۔ جیز کی اس رسم سے خیال کیا جاتا تھا کہ شادی کے بندھن مضبوط ہو جائیں گے۔ کیونکہ طلاق کی صورت میں شوہر کو جائیداد واپس کرنی ہوتی تھی۔ اس لیے جائیداد یا جیز کو

رکھنے کی خاطر مرہ عورت سے بہتر سلوک کر تا تھا۔ جیزی رسم نے عورت کی حیثیت کو اس طرح بدلا کہ اب اسے تحفہ دے کر کوئی خرید تا نہیں تھا' اب یہ ضروری نہیں رہا کہ اس کے حصول کے لیے رقم دی جائے۔ بلکہ اس کے برعکس باپ بیٹی کو جیز دیتا تھا ناکہ اس کا مستقبل محفوظ رہے۔ لیکن یہ رواج امراء کے طبقہ تک محدود تھا۔ غریب لوگ شادی اس لیے کرتے تھے ناکہ خاندان کا سلسلہ چلے۔ امراء میں عورت کا کنوارا ہونا ضروری تھا۔ اس لیے لڑکیوں کی گرانی کی جاتی تھی' جب کہ نچلے طبقوں کی عور تیں کام کاج کرنے کی وجہ سے آزاد تھیں۔ مرد ایک یوی رکھتا تھا' گر وہ دو سری عورتوں کام کاج کرنے کی وجہ سے آزاد تھیں۔ مرد ایک یوی رکھتا تھا' گر وہ دو سری عورتوں سے تعلقات رکھا تھا۔ لیکن شادی شدہ عورت کے لیے ناجائز تعلقات رکھنا جرم تھا۔ قانون وال سوئن (Solan) کے قانون کے تحت آگر لڑکی کنوارا بن کھو دے تو باپ کو یہ حق تھا کہ اسے بطور کنیز فروخت کر دے۔ امراء کی عورتیں پردے میں رہتی تھیں اور جب باہر آتی تھیں تو چرے پر نقاب ڈالتی تھیں۔

سولن نے عورتوں کے لیے جو قوانین بنائے تھے ان میں اس کے لباس کی تراش خراش کا تعین تھا۔ اور گھرے باہر آنے پر پابندی تھی، معاشرے میں عورت کی سب سندی انہیں تھی، معاشرے میں عورت کی سب سندی انہیت بیہ تھی کہ وہ جائیداو، خاندان اور ریاست کا اہم ستون تھی، کیونکہ وہی جائیداد کا وارث پیدا کرتی تھی جو کہ خاندان کا سربراہ ہو یا تھا اور یہ خاندان ریاست کے وفاوار ہوتے تھے۔ جائیداد کے وارث کے لیے مرد ہوتا ضروری تھا۔ اس لیے اگر وارث نہ ہو تو باپ کے مرنے کے بعد لڑکی کمی قریبی رشتہ دار سے شادی کرتی تھی باکہ لڑکا پیدا ہو اور وہ جائیداد کا وارث ہو۔ اس طرح دیکھا جائے تو جائیداد کی حقاقت میں عورت کا کردار اہم ہو جاتا ہے۔

یونان کے شاعروں میں عورت کا تصور معاشرے کے رخانات کی عکای کرتا ہے۔
وہ تباہی کا باعث ہے، معاشی بوجھ ہے، گر مرد کی ضرورت بھی ہے۔ ان کی شاعری میں
عورت کی تو تعریف ہے گر بیوی کی نہیں۔ دو سری عورتوں کے حصول کا جذبہ شدت
کے ساتھ ہے۔ ان کے ہاں عورتوں کو جانوروں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ مثلاً طوا نف کو
بیل کما گیا ہے۔ لڑکی جے ورغلایا جا سکے وہ جرن کی مانند ہے۔ خوبصورت عورت کو
گھوڑے کی مانند بتایا گیا ہے۔ یعنی عورت کا تصور "دو سرے" کا ہے۔ خود سے وہ کھی

صرف سفو وہ شاعرہ ہے کہ جس کی شاعری میں محبت اور جذبات ہیں۔ اس سے پنہ چلتا ہے کہ عورت مرد کو کیسے دیکھتی ہے۔

650 ق-م تک مجسموں میں عورت نظر آتی تھی۔ یہ مجسے پبک مقامات پر ہوتے سے لیک مقامات پر ہوتے سے لیکن 480 ق-م اور 479 ق-م میں جب ایرانیوں نے انتھنز پر قبضہ کیا تو اس سے عورت کی حثیت کو نقصان پہنچا اور عورتوں کے مجسے غائب ہو گئے۔ ان کے بجائے وہ مرد ہیرو بن گئے' جنہوں نے جنگوں اور کھیوں میں نمایاں کامیابی حاصل کی تھی۔ 6 ق-م میں مجسمہ تراشی کا فن اپنے عودج پر پہنچ گیا۔ اب جو مجسے تراشے گئے ان میں سے ایسے مجسے بھی سے کہ جن میں مردوں کو برہنہ دکھایا گیا تھا۔ مگر عورتوں کو اس طرح سے برہنہ نمیں دکھایا گیا۔ اس کی وجہ سے مرد کا جم تو سب پر واضح ہو گیا' مگر عورت کا جم چھیا ہوا رہا۔

ان مجتموں کی دو سری اہم خصوصیت میہ ہے کہ اس میں مرد متحرک ہیں جب کہ عور تیں ساکت اور غیر متحرک۔ میہ رحجان عورت و مرد کی تفریق کو پوری طرح سے ظاہر کرتا ہے۔

500 ق-م سے 336 ق-م کا دور اس لیے اہم ہے کیونکہ اس عہد میں بطور شہری ریاست کے انتھنز کا عروج ہوتا ہے۔ انتھنز علمی' ادبی' ثقافی اور سائنسی علوم میں رقی کرتا ہے۔ جب اس عهد میں عورتوں کے بارے میں معاشرے کے خیالات کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو بہت سے دلچیپ مشاہدات سامنے آتے ہیں۔ مثلاً طبی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو چو تکہ اس شعبہ میں مرد ڈاکٹر ہوتے تھے اس لیے وہ عورتوں کو مردوں کے نقطہ نظر سے دیکھتے تھے۔ طب کی کتابوں میں عورتوں کی بیاریوں کا زیادہ ذکر ہے۔ مردوں کی بیاریوں کا زیادہ ذکر ہے۔ مردوں کی بیاریاں کم ہیں۔ اس پر اس لیے زیادہ زور دیا گیا کیونکہ میہ سمجھا جاتا تھا کہ عورتیں مردوں سے مختلف ہوتی ہیں۔ عورتوں کی صحت کے لیے میہ ضروری خیال کہ عورتیں مردوں سے مختلف ہوتی ہیں۔ عورتوں کی صحت کے لیے میہ ضروری خیال کیا جاتا تھا کہ ان کی شادی کر دی جائے کیونکہ جنسی تعلقات سے ان کی صحت ٹھیک رہتی ہے۔ عورت اگر چہ بچہ تو پیدا کرتی ہے مگر دہ اس کی حقدار نہیں کیونکہ میہ مرد کا جب جو وہ اپنے رحم میں رکھتی ہے۔

ایتھنز کا معاشرہ چونکہ زراعتی تھا اس لیے وہاں زمین کی قدر تھی۔ کوئی خاندان میں میں جائد اس سے نکل کر کسی دوسرے خاندان میں جائد اس سے نکل کر کسی دوسرے خاندان میں جائے۔ اس لیے

اس کا وارث لڑکا ہو تا تھا۔ اگر لڑکا نہ ہو تو پھر لڑکی کا لڑکا وارث ہو تا تھا۔

لڑکی کی شادی 16 یا 18 سال کی عمر میں کر دی جاتی تھی ماکہ وہ خود کو شوہر کی عادت کے مطابق ڈھال لے۔ طوائفوں کا طبقہ بھی موجود تھا باکہ مرد ان سے لطف اندوز ہوں۔ کنیزیں خدمت کے لیے ہوتی تھیں۔ یبویاں جائز اولاد پیدا کرنے کے لیے۔ عور توں کو بطور داشتہ رکھنے کا بھی رواج تھا۔ غریب لوگ اپنی لڑکیاں امراء کو معلہ بے کے بعد دے دیا کرتے تھے۔ اس معلہ ہے کے دوران وہ اس کے علاوہ کی اور سے جنسی تعلقات نہیں رکھتی تھی۔ اس کے بچوں کو وراثت میں کوئی حصہ نہیں ملتا تھا اور نہ ہی وہ شہریت عاصل کر بھتے تھے۔ اگر شوہر کو بیوی کے ناجائز تعلقات کے بارے میں بیتہ چل جائے تو اس فتل کا حق تھا۔ وہ تعلق رکھنے والے مرد سے جرمانہ بھی طلب کر سکتا تھا۔ عورت کو بطور مزا کنیز کے طور پر فروخت بھی کر سکتا تھا۔ اس جرم پر شوہریا بیٹ کے علاوہ انتھنز کا کوئی بھی شہری عدالت میں جا سکتا تھا کوئکہ یہ جرم صرف خاندان باپ کے علاوہ انتھنز کا کوئی بھی شہری عدالت میں جا سکتا تھا کوئکہ یہ جرم صرف خاندان کا نہیں بلکہ کمیونٹی کا تھا۔

عورت کو کسی قتم کے سابی حقوق نہیں تھے۔ نہ وہ ووٹ دے سکی تھی' نہ اسمبلی میں شریک ہو سکتی تھی اور نہ جیوری اور کونسل کی ممبر بن سکتی تھی۔

امراء کی عورتوں کے عام جگہوں پر نام بھی نہیں لیے جاتے تھے۔ بونانی مورخ تھوی ڈاکڈس کا کہنا ہے کہ اس کا ذکر مردوں میں کہ کہنا ہے کہ اس کا ذکر مردوں میں کم سے کم ہو، چاہے وہ تعریف میں ہو یا برائی میں۔"

عورتوں کو ایسے نام دیئے جاتے تھے کہ جن سے ان کی کوئی صفت ظاہر ہو جیسے مسرت' امن' اطمینان اور خوشبو وغیرہ عورتیں گھرسے باہر تعلیم حاصل نہیں کر سکی تھیں ۔ عورت کی تعلیم کے بارے میں خیال تھا کہ ''عورت کو پڑھانا ایسا ہی ہے جیسے سانپ کو اور زہر آلود کر دیا جائے۔'' عورت گھر میں مہمانوں کے سامنے نہیں آتی تھی اور نہ کسی کے آنے پر گھر کا دروازہ کھولتی تھی۔ اسے بازار جاکر خریداری کرنے کی اجازت نہیں تھی۔ نہ ہی وہ شوہر کے ساتھ کسی محفل میں شریک ہوتی تھی۔ گھر میں عورتوں کے لیے علیحدہ حصہ ہوا کرتا تھا (زنان خانہ)۔

جس معاشرے میں بیوبوں اور لڑکوں پر سختی ہو' اور انہیں پردہ میں رکھا جائے وہاں طوائفیں اور داشتائیں آزاد ہوتی ہیں جو مردوں کے ساتھ محفلوں میں جاتی ہیں۔ ان کے ذوق کی سکین کرتی ہیں۔ مرد ان کی محفلوں میں خوش و خرم ہوتے ہیں۔ یمی

صورت ایتمنز کی تھی کہ جہال طوائف کی حیثیت آزاد عورت کی تھی اور جو مرد کو جسمانی طور پر بھی لذت فراہم کرتی تھی اور ذہنی لحاظ سے بھی اسے آسودگی دیتی تھی۔
لکین اسی عمد میں اسپارٹا کا معاشرہ ایتمنز سے جدا تھا۔ یہال خاندان سے زیادہ ریاست اہم تھی۔ یہ ایک الی ریاست تھی کہ جس کے دفاع کے لیے ضروری تھا کہ مرد صحت مند' طاقت ور' اور جنگ جو ہوں۔ اس لیے لڑکوں کو 7 سال کی عمر سے 30 سال تک کیپ میں رکھا جاتا تھا۔ آگرچہ وہ 20 سال کی عمر میں شادی تو کر لیتا تھا گر بیوی کے ساتھ 30 سال تک کیپ میں مھا جاتا تھا۔ آگرچہ وہ 20 سال کی عمر میں شادی تو کر لیتا تھا گر کیپ کے میس میں کھا تا تھا۔ معاشرہ میں اس نظام کی وجہ سے گھر میں باپ کی اتھارٹی کیپ کے میس میں کھا تا تھا۔ معاشرہ میں اس نظام کی وجہ سے گھر میں باپ کی اتھارٹی مال کے پاس رہتا تھا۔ 7 سال تک بچہ مال کے باس رہتا تھا۔ 7 سال تک بچہ مال کے باس رہتا تھا۔ 7 سال تک بچہ مال کے باس رہتا تھا۔ 7 سال تک بچہ مالے دور مال کے ساتھ رہتی تھی۔ لڑکوں کے ساتھ ساتھ اور کھی اور ٹیس شریک ہوتی اور کھیوں میں حصہ لیتی تھیں۔ لڑکوں کے ساتھ برہنہ ہو کر دوڑ میں شریک ہوتی تھیں۔ اس کے علاوہ غربی جلوسوں میں جانے اور رقم کرنے کی اجازت تھی۔ اندا اسپارٹا کی عورت بہترین کھانا پکانے کے ساتھ ساتھ جسمانی طور پر بھی صحت مند ہوتی تھیں۔ اس کے علاوہ غربی جلوسوں میں جانے اور رقم کرنے کی اجازت تھی۔ مند ہوتی تھیں۔ اس کے علاوہ غربی جلوسوں میں جانے دور ماتھ جسمانی طور پر بھی صحت مند ہوتی اسپارٹا کی عورت بہترین کھانا پکانے کے ساتھ ساتھ جسمانی طور پر بھی صحت مند ہوتی تھیں۔ اسپر تھی صحت مند ہوتی تھیں۔

یہ رواج بھی تھا کہ کی بھائی مل کر ایک بیوی رکھتے تھے اور سب اس سے بیچ پیدا کر تے تھے۔ اگر شوہر بوڑھا ہو تا تو نوجوان بیوی کسی سے تعلق کرکے بیچ پیدا کر لیتی تھی۔ معاشرہ کا مقصد تھا کہ بیچ صحت مند ہوں۔ اس لیے بیوی کو اوھار دینے کی بھی رسم تھی۔ ورت جائیداد کی بھی وارث ہوتی تھی۔ ابیدی کو دیکھا گیا تو وہ ارث ہوتی تھی۔ اس لیے جب ایھنز کے مقابلہ میں عورت کی حیثیت کو دیکھا گیا تو وہ بر تھی۔ کیونکہ یمال خاندان سے زیادہ ریاست کا مفاد اہم تھا۔ خاندان کے ادارے کی اس کروری نے عورت کی اہمیت کو بربھا ویا۔ جب کسی نے اسپارٹا کی عورت سے بید سوال کیا کہ وہ کیول مردول پر حاوی ہیں تو اس کا جواب تھا "کیونکہ ہم انہیں پیدا کرتے ہوں۔"

گاندهی نے عوام کو اپنے مقاصد اور مفادات کے لیے استعال کیا اور بھی ان پر اعتاد نہیں کیا۔ اس کے بر عکس ہندوستان کو انقلاب اور تبدیلی کے عمل سے محفوظ کرنے کے لیے انہوں نے گاؤں کی زندگی کے احیاء کی بات کی۔ گاندهی کی قوم پرستی مجموعی طور پر مساوات مطاحیت و حرکت اور تبدیلی کے ظاف تھی۔ اس لیے اس قوم پرستی کی مخالفت کرتے ہوئے امبید کر نے کما تھا کہ:

"بجائے اس کے کہ حکران اور اونچی ذات والے قوم پرتی کے نام پر اپی مراعات کو ترک کر دیں' وہ اس نعرہ کا استعمال اس لیے کر رہے ہیں ماکہ ان کی مراعات باقی رہیں۔ کچلی ہوئی ذاتیں اور طبقے یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ قانون سازی' ملازمتوں اور انتظامیہ میں ان کو

حصہ لمنا چاہیے تو حکمران طبقے چیخ پڑتے ہیں کہ قوم خطرے میں ہیں۔"

مصنف اس بات پر افسوس کرتا ہے کہ جب کی معاشرے میں کس ایک سپائی کو مقدس مان لیا جائے تو پھر یہ تبدیلی سے انکار ہوتا ہے اور کوئی دو سری سپائی اس معاشرے میں نہیں آنے پاتی ہے۔ ایک سپائی کے تقدس کی وجہ سے پرانا نظام برحق اور ناقائل تغیر قرار دے دیا جاتا ہے۔ اس کے لیے کما جاتا ہے کہ یہ یگانگت وازن امن اور خوشحالی کی علامت ہے۔ اس لیے جب تاریخی عمل اور تبدیلی اس نظام کو بدلنا چاہتی ہے تو اس کی خالفت میں اس کے حامی صف بستہ ہو جاتے ہیں۔ اور قدیم نظام کی حمایت میں تاریخی سلسل کی بات کی جاتی ہے۔ قدیم روایات اور اداروں کے تقدس کی بات ہوتی ہے اور تبدیلی کے عمل کو روک دیا جاتا ہے۔ لیکن کیا تبدیلی کے عمل کو بیشہ کے لیے روکا جا سکتا ہیدیلی کے عمل کو بیشہ کے لیے روکا جا سکتا ہے؟ اور کیا حکمران طبقہ قوم پرستی اور ذہب کو اپنے مفادات کے تحفظ کے لیے استعال کر سکتے ہیں؟ یہ وہ سوالات ہیں کہ جن کا جواب مصنف کے نزدیک آنے والا زمانہ دے گا!

## اسلام اور بادشاهت

اسلامی تاریخ میں یہ سوال بھشہ سے بحث کا باعث رہا ہے کہ کیا اسلام میں بادشاہت جائز ہے؟ اس سوال کی تاریخ میں اس لیے اہمیت ہے کیونکہ اسلامی تاریخ حکمران خاندانوں کے شلسل سے بھری پڑی ہے۔ اگر بادشاہوں کی تاریخ کو اسلامی تاریخ بست مختصر ہو کر ایک دائرے میں محدود ہو جائے گی۔ اس پر بھی بحث ہے کہ کیا اصل اسلامی تاریخ صرف رسول اللہ اور خلفاء راشدین تک تھی؟ اور یا بھر صرف رسول اللہ کے دور میں صبح اسلامی عمد رہا' اور بعد میں ایس تبدیلیاں آئیں کہ جنوں نے اس کے اسلامی کردار کو بدل دیا۔

ایک مکتبہ فکری ہے رائے ہے کہ اسلام نے اپنے صبح اور بنیادی کلچر کو اس وقت میں برو تک برقرار رکھا کہ جب وہ عرب کی قبائلی جمہوریت میں تھا' اس وقت ایک عرب بدو بھی کھڑے ہو کہ خلیفہ وقت سے پوچھ سکتا تھا کہ اس نے اپنالباس دو چادروں سے کس طرح سے تیار کرایا جب کہ اس کے حصہ میں صرف ایک چادر تھی۔ لیکن جب اسلامی فقوصات کے بتیجہ میں شام و عراق' ایران' و مصر فتح ہوئے تو اس کے بتیجہ میں باز نظیب اور ساسانی اثرات آئے جنہوں نے عربوں کے سامی نظریات کو تبدیل کرنا شروع کر دیا۔ ان نظریات کو روکنے کی ایک حد تک کوشش ضرور ہوئی' مثلاً حضرت عمر شروع کر دیا۔ ان نظریات کو روکنے کی ایک حد تک کوشش مرور ہوئی' مثلاً حضرت عمر کو جب معلوم ہوا کہ عمر بن العاص نے فسطاط کی مجم میں ممبر بنایا ہے اور اس پر کھڑے ہو کہ ذیہ بڑھتے اور وعظ دیتے ہیں تو آپ نے اسے تو ٹرنے کا محم دیا' کیونکہ کھڑے ہو کہ ویہ حق نہیں تھا کہ وہ دو سرے مسلمانوں سے اونچا کھڑا ہو۔

لکین جب حضرت معاویہ نے شام کے گور نر کی حیثیت سے اپی شان و شوکت کا یہ جواز دیا کہ یمال کے لوگ اس کے بغیر اطاعت نہیں کرتے ہیں تو حضرت عمرؓ اس پر

خاموش ہو گئے۔

جو لوگ اس پر اعتراض کرتے ہیں کہ ایرانی اور باز نطیعنی اثرات نے اسلام کے کردار کو تبدیل کر کے اسے جمہوری سے مطلق العنانیت میں بدل دیا وہ اس حقیقت کو بھول جاتے ہیں کہ جب بھی دو ثقافتوں یا تمذیبوں کا ملاپ ہو تا ہے تو اس کے بتیجہ میں ایک ایسی مشترک ثقافت ابھرتی ہے کہ جس میں دونوں تمذیبوں کے اجزاء و عناصر شامل ہوتے ہیں۔ عربوں کی قومات اور بردی تعداد میں شامیوں عواقیوں اور ایرانیوں کے مسلمان ہونے کی وجہ سے ان کی تمذیب و ثقافت اسلامی معاشرہ کا ایک حسہ بن گئی۔

خاص طور سے عربوں کے حکمرال طبقوں نے باز نطینی اور ساسانی طور طریق کو افتیار کرکے خود کو دو سروں سے ممتاز کرلیا۔ اگرچہ امیہ دور کے حکمرانوں نے عربی کلچر کو باقی رکھا' گر ان کے دور میں ایرانی و باز نطینی حکمرانی کی علامات کو افتیار کرلیا گیا تھا۔ یہ صورت حال اس وقت کمل طور پر بدل گی کہ جب ایرانیوں کی مدد سے عبای خاندان حکمراں ہوا' انہوں نے فلیفہ کو ایرانی بادشاہ بناکر' اس کے دربار کو ساسانی دربار کا نمونہ بنا دیا۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے: مبارک علی: مغل دربار' لاہور)

ایک مرتبہ جب بادشاہت کا ادارہ معظم ہو گیا تو اسلامی معاشرے کے لیے یہ نامکن ہو گیا کہ وہ اسے رد کریں۔ علماء و فقہاء کے پاس نہ تو طاقت تھی' نہ افتیار اور نہ ہی خواہش کہ اس کے خلاف آواز اٹھائیں۔ اس لیے اس ادارے کے جواز میں صدیثیں بھی پیش کی گئیں' فتوئی بھی دیئے گئے' اور دلائل سے بھی اس کی افادیت کو فابت کیا گیا۔ فابت کیا گیا۔ اس طرح سے اسلام میں بادشاہت کا ادارہ قانونی طور پر تعلیم کر لیا گیا۔ اس ادارہ کی قبولیت نے اس کے اس تسلسل کو باقی رکھا کہ جو ایران و شام اور مصر میں تاریخی طور پر جاری تھا۔ اس ادارہ کے ساتھ ہی اس کی علامات' نشانیاں' مراعات' اور رسومات بھی باقی رہیں۔

اس موضوع پر یوں تو مختلف مقالات مل جاتے ہیں' مگر عزیز العزی نے "مسلم بادشاہت" کے عنوان سے ایک کتاب لکھی ہے۔ Muslim Kingship: Power and the Sacred in Muslim, Christian, and Pagan Polities. (I. B. Tauris, London, 1997)

اس کتاب میں العزمی میں نے اس تشلسل کو بیان کیا ہے کہ جس عمل میں ماضی میں بادشاہت کا ادارہ وجود میں آیا' اور پھراس کے ساتھ' دربار کی رسومات' اور اس کی مراعات ارتقاء یذریر ہوئیں۔ یہاں تک کہ بادشاہ کی النی حیثیت ہو گئی اور وہ ایک عام فرد کے بجائے مافوق الورا حیثیت کا مالک ہو گیا۔ للذا اس کے لیے ضروری ہوا کہ وہ عام لوگول سے مختلف رہے' شان و شوکت کو اختیار کرے' اپنی ذات کو دو سرول سے متاز رکھے اور اپنی طاقت کے اظہار کے لیے علامات و رسومات کو استعال کرے۔ مسلمان معاشرہ میں مادشاہت کے ادارے کے آنے سے قبل ان علاقوں میں اس کی کیا حیثیت تھی کہ جو مسلمانوں نے فتح کیے؟ اور دنیا کی دو سری بری تهذیبوں میں اس كا ارتقاء كس طرح سے ہوا؟ اس كى نشاندى كرتے ہوئے العزى اس بات كى جانب اشارہ کرتا ہے کہ اب تک مورخوں نے تمذیبوں کے مابین تصادم اور کش کمش کو دیکھا ہے مثلاً ایران و یونان کے درمیان جنگیں یا اسلامی خلافت و مغرب کے مابین تصادم کو د شمنی اور مخالفت کی شکل میں بتایا ہے گر اس کے نزدیک ان موضوعات پر اب جو تحقیق ہو رہی ہے' جنگوں اور خونی تصادموں سے زیادہ اس پر زور دے رہی ہے کہ دو تہذیبوں کے ملاپ سے کس قتم کی مشترک تہذیب ابھری اور دونوں نے ایک دو سرے ے کیا سکھا۔ اس نقطہ نظرے اب مقدونیہ کا سکندر یونان و ایران کو علیحدہ کرنے والا نہیں بلکہ جو ڑنے والا تھا۔ اس کی فتوحات کے نتیجہ میں مغرب و مشرق ایک دو سرے ے دور نہیں ہوئے بلکہ قریب آئے اور ایک دوسرے سے سکھا۔ لنذا اس کے نزدیک تمذیبوں کو تصادم اور کش کمش سے زیادہ ان کے اس پہلو کو دیکھنا چاہیے کہ جس کے نتیجہ میں ایک مشتر کہ ثقافت اجمری اور جس نے علاقوں اور لوگوں کو باہم ملایا۔ باد شاہت کا ادارہ کیوں انسانی معاشروں میں طاقتور ہوا؟ اس کی وجہ بیہ تھی کہ اس ادارے میں سای طاقت کا اجماع ہو گیا تھا' جس نے اسے مطلق العنانی بنا دیا تھا' للذا اس کیے یہ نتیجہ نکلا کہ "ہراس چیز کی پرستش کرو کہ جو سایی طلقت کی نمائندگی کرتی بادشاہت کے ادارے کی حیثیت بھی ایک جیسی ہمیں رہی' یہ حالات کے تحت مختلف تمذیبوں اور علاقوں میں بداتا رہا۔ مثلاً سکندر مقدونیہ کو بحیثیت بادشاہ کے دیکھا جائے تو اپنے مفتوحہ علاقوں میں مختلف حیثیتوں میں بچانا گیا۔ مصر میں اے ایک دیو تا مانا گیا کہ جو تمام افتیارات کا مالک تھا' اریان میں ایک مطلق العنان حکمران' گر دیو تا نہیں' یونان میں دیو تا' گر مطلق العنان نہیں' اور اس کے اپنے وطن مقدونیہ میں نہ تو اسے دیو تا مانا گیا' نہ مطلق العنان' بلکہ ایک ایسا حکمران کہ جے نیم دستوری کما جا سکتا ہے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ مختلف ملکوں اور تمذیبوں میں بادشاہت کے ادارہ کا ارتقاء مختلف حالات میں ہوا' اور اس کے ساتھ ہی اس کی طاقت و قوت و ادارہ کا ارتقاء مختلف حالات میں تخلیق ہو کیں۔

مثلاً تاج 'جو آگے چل کر بادشاہ کی ایک اہم علامت بنا' اس کی ابتداء یہ تھی کہ یہ ان کمانڈروں کو بہنایا جاتا تھا کہ جو جنگ میں فتح یاب ہو کر آتے تھے۔ عباسی خلفاء نے بھی اس روایت کو جاری رکھا اور اپنے کمانڈروں کو ان کی خدمات کے اعتراف کے طور پر تاج دیئے' گر خود انروں نے تاج کو شاہی علامت نہیں بنایا۔

اگرچہ عباسیوں کو ایران کی رسومات اور علامات میں تاج بھی ملا تھا کیونکہ ساسانی بادشاہ اپنے سرپر ایک بھاری تاج رکھتے تھے کہ جو چھت سے لاکا ہوا ہو تا تھا۔ گر انہوں نے اس فتم کے تاج کو اپنایا نہیں۔ آگے چل کر یورپ کے بادشاہوں نے تاج کو بطور شاہی علامت کے افتیار کر لیا اگرچہ چرچ اسے کافروں کی نشانی کہتا رہا۔ بعد میں تاجپوشی کی رسم انتمائی اہم ہو گئ اور کارو لنجین دور حکومت میں تاجپوشی کی ہے رسم چرچ میں اوا ہونے گئی کہ جس میں چرچ اور اس کے عہدیداروں کی شرکت نے اسے ایک مقدس مشکل دے دی۔ اس موقع پر جو دعائیں پڑھی جاتی تھیں وہ طویل عرصہ تک ایک می شرک رہیں 'مثلا 1825 میں فرانس کے چارلس دہم کے وقت وہ جو دعائیں پڑھی گئیں وہی دعائیں بڑھی گئی وہی بیادشاہ کو فدہی اور سیای طور پر جائز حکمراں تسلیم کرانے میں اہم کردار اوا کیا۔

بادشاہت کی دو سری علامت عصائقی۔ بابلی زمانے میں بادشاہ کے لیے چھتر بھی ہوا کر تا تھا اور مور چھل بھی کہ جس سے کھیاں اڑائی جاتی تھیں' ان سے ان علامات کو سامنیوں نے اختیار کیا اور یہاں سے بیہ مصر میں فاطمی خلفاء اور مملوک بادشاہوں کے دربار میں روشناس ہو کیں۔

تخت کا رواج ایران و ہندوستان میں تھا کہ جس پر بادشاہ دربار میں امراء سے بلند ہو کر بیٹھتا تھا۔ بادشاہ کی ذات کو عام لوگوں سے دور رکھنے کے لیے ضروری تھا اسے نظروں سے او جمل رکھا جائے۔ کیونکہ جو چیز بھی دور ہو' چھپی ہوئی ہو' اور جس تک پہنچ مشکل ہو' ایک الیی چیز پر امرار بن جاتی ہے اور یہ پر امراریت ایک طرف تجسس کو پیدا کرتی ہے تو دو مری طرف اس سے خوف اور ڈر بھی پیدا ہو تا ہے اس لیے ساسانی بادشاہ اپنے اور درباریوں کے درمیان نہ صرف فاصلہ رکھتے تھے' بلکہ خود کو بردے کے پیچھے چھپا کر رکھتے تھے۔ اس حجاب کو امیوں اور عباسیوں نے بھی اختیار کیا۔ دور رہنے کا ایک فائدہ یہ تھا کہ بادشاہ سلطنت کے نظم و نتی میں خود نظر نہیں آتا تھا' بلکہ اس کے نمائندے لوگوں کے سامنے ہوتے تھے۔ اس لیے اگر نظم و نتی خراب بکہ اس کے نمائندے لوگوں کے سامنے ہوتے تھے۔ اس لیے اگر نظم و نتی خراب ہوتا تو اس کی ذمہ داری عمدیداروں پر آتی' بادشاہ پر نہیں۔ اس سے بادشاہ کی ذات تمام برائیوں سے محفوظ رہتی تھی۔

یورپ کے پچھ ملکوں میں یہ روایت بی کہ چو تکہ بادشاہ عام لوگوں سے مختلف ہو تا ہو اس لیے اس کے جم پر بادشاہت کی نشانیاں ہوتی ہیں کہ جو اسے اس کا حقدار ثابت کرتی ہیں۔ ان نشانیوں کی وجہ سے تخت کے حق وار اور جھوٹے وعویداروں میں فرق معلوم ہو جاتا ہے۔ ان جسمانی خصوصیات کی وجہ سے فرانس اور انگلتان میں لوگ اس پر یقین رکھتے تھے کہ بادشاہ کے چھوٹے سے مریض صحت یاب ہو جاتے ہیں۔ چودہویں صدی میں انگلتان میں تجوشی کے وقت بادشاہ کے جم پر تیل ملنے کی رسم کا اضافہ ہوا' جے بعد میں یورپ کے دو سرے ملکوں میں بھی اختیار کر لیا گیا اور یہ عقیدہ پیدا ہوا کہ یہ تیل کنواری مریم نے جنت سے بادشاہوں کے لیے بھوایا تھا۔ بادشاہ کو مافوتی الورا' اور عام لوگوں سے مختلف ثابت کرنے کے لیے جو روایات بادشاہ کو مافوتی الورا' اور عام لوگوں سے مختلف ثابت کرنے کے لیے جو روایات

بنیں ان میں سے ایک یہ تھی کہ باوشاہ کا تعلق سورج دیو تا سے ہے۔ قدیم میسو پوٹامیہ میں باوشاہ سورج کی اولاد ہونے کی حیثیت سے پوج جاتے تھے۔ جلپان کے باوشاہ بھی خود کو سورج کی اولاد بتاتے تھے۔

ان روایات سے بادشاہ کو اللی ہابت کیا گیا۔ اللی اور متبرک ہونے کی حیثیت سے اس کی رعایا کے لیے یہ لازمی ہوا کہ وہ اس کی پوجا کریں' اور اس کے مطیع رہیں۔ یونانی روایات میں افلاطون نے اس بات پر زور دیا کہ بادشاہ کی حیثیت مقدس اور اللی ہونی چاہیے۔ اس وجہ سے سکندر نے خود کو دیو تاکی اولاد بتایا۔ بولیس سزر نے بعد میں اس کی تقلید کی۔ اس روایت کی بنیاد پر رومی بادشاہوں کی باقاعدہ پوجا ہونے گئی' ان کے لیے مندر بنائے جانے گئے کہ جمال پوجا پاٹ کے لیے پجاری ہوتے تھے۔

لنذا جب بادشاہ دیو تا اور مقدس ہو گیا تو اس کے لیے وہ تمام رسومات افتیار کی گئیں کہ جو دیو تاؤں کی عبادت کے لیے ضروری تھیں' مثلاً اس کے آگے سجدہ کرنا' اس کے ہاتھ و پاؤں چومنا' اس کے لباس کو بوسہ دینا وغیرہ جب رومی بادشاہ قسطنطین عیسائی ہو گیا تب بھی اس نے ان رسومات کو جاری رکھا۔ یہ اس لیے ضروری تھا کہ بادشاہ کی اطاعت ہو' اس سے بغاوت نہ کی جائے' اس کے ظاف سازش میں شریک نہ ہوا جائے' کیونکہ دیو تا یا دیو تا کی اولاہ ہونے کی حیثیت سے وہ ایک طرف تو مقدس ہو گیا' دو سری طرف طاقت ور و افتیارات کا مالک' روزی دینے والا جان و مال کا مالک' للذا اس کے احکامات کی رو گردانی کرنا' نہ بی طور پر جرم ٹھرتا تھا۔ جان و مال کا مالک' للذا اس کے احکامات کی رو گردانی کرنا' نہ بی طور پر جرم ٹھرتا تھا۔ اور افتدا بادشاہ کے اللی ہونے ہے اس کی حیثیت اور افتدار مضوط اور معکم ہو گیا۔ اور اب یہ اس کی ذمہ داری تھی کہ اس دنیا میں نظم و ضبط رکھے۔ انتشار سے بچائے اور امن و امان کو برقرار رکھے۔

یونیورسل بادشاہت کے تصور پر بحث کرتے ہوئے فرائڈ نے اس بات کی جانب اشارہ کیا کہ جب سیاس طور پر بادشاہ طاقتور ہوا' اور اس نے قبائلی سرداروں کو اپنے ماتحت کر کے ایک ریاست یا شمنشاہیت کی بنیاد ڈالی' تو اس سے یہ تعناد ابھراکہ ہر قبیلہ کے دیو آ علیحدہ علیحدہ رہے' للذا اس نے اس ضرورت کو پیدا کیا کہ جس طرح ایک

بادشاہ ، 'اس طرح ہے ایک خدا بھی ہونا چاہیے جو سب کو متحد کر سکے 'لاذا ایک خدا' اور ایک بادشاہ نے یونیورسل سلطنت یا شہنشاہیت کی تشکیل دی 'اور عیسائیت میں اس بات کی کوشش ہوئی کہ چرچ اور ریاست عیسائی ذہب کے ماننے والوں کو متحد کر کے رکھے۔ یورپ میں پوپ روحانیت کا علم بردار تھا جب کہ بادشاہ سیاسی طاقت و قوت کا مگر آگے چل کر بوپ نے خود بادشاہت کے اختیارات 'شان و شوکت' اور شاہی علامات کو اختیار کر لیا اور بادشاہوں کو اپنے ماتحت کر لیا۔ عیسائیت میں یہ فرق رہا کہ روم میں پوپ بادشاہ سے زیادہ طاقت ور ہو گیا' مگر باز طینی چرچ بادشاہ کے ماتحت ہی رہا اور اسے روم جیسی طاقت نہیں مل سکی۔

امیہ اور عبای خلفاء نے جب اپنے دارالحکومت دمشق اور بغداد میں تبدیل کیے تو وہ عرب کی روایات ہے دور ہو گئے اور انہوں نے بازنطینی اور ساسانی طور طریق کو افتیار کر کے خلافت کو ملوکیت میں بدل دیا۔ اس کے ساتھ ہی بادشاہت کی علامات و رسومات کو بھی اپنالیا۔ جیساکہ کما جا چکا ہے کہ امیہ و عبای خلفاء نے تاج کو بطور شاہی علامت نہیں افتیار کیا۔ صرف المعنصم (42-833) نے تاج پہنا تھا کہ جس میں ایک ہیرا جڑا ہوا تھا ورنہ وہ تاج کو بطور اعتراف خدمت اپنے فوجی جزلوں کو دیا کرتا تھا۔ قاطمی خلفاء تاج کے بجائے گڑی کا استعال کرتے تھے۔ تاجیوشی رسم کو مسلمانوں میں سب سے پہلے آل بویہ (932-932) نے شروع کی۔

خلیفہ نے خود کو لوگوں سے علیحدہ رکھنے کی رسم پر معاویہ کے زمانہ سے عمل کیا۔ جب ان کے لیے مسجد میں مقصورہ بنایا گیا کہ جمال وہ تنا اور حفاظت کے ساتھ نماز اوا کر سکیس۔ حجاب کی ابتدا بھی اس زمانہ میں ہوئی۔

جب ایک مرتبہ ملوکیت قائم ہو گئ تو مسلمان فقہاء اور مفکرین نے اسے جائز ہونے کی دلیلیں دینا شروع کر دیں۔ سب سے اہم دلیل یہ تھی کہ لوگ جائل' جھڑالو اور انتہا پند ہوتے ہیں اس لیے انہیں قابو میں رکھنے' اور معاشرہ میں امن و امان قائم رکھنے کے لیے بادشاہ کا ہونا ضروری ہے۔ اس کے ساتھ ہی ایمی تماییں لکھی گئیں کہ جن میں بادشاہوں کی راہنمانی کے ساتھ ہی ایمی تماییت اور نصیحتیں ہوا

کرتی تھیں۔ اب مسلمان بادشاہ کے لیے ایرانی بادشاہ ایک ہاؤل بن گئے کہ جن کے قصے کمانیاں اور حکومت کے طریقے مسلمان بادشاہوں کو بتائے جاتے تھے۔ ان مشہور کتابوں میں ابن طباطباکی الفحی 'قابوس کی قابوس نامہ 'نظام الملک طوی کی سیاست نامہ مشہور ہیں۔ ان ''ادب' کی کتابوں میں بادشاہوں کی ذات مقدس و خدا کا سایہ بن گئی کہ جس کے لیے ضروری ہے کہ وہ شان و شوکت کو افتتیار کرے' رعایا سے دور ہے مگر معاشرہ میں انصاف قائم کرے۔ کیونکہ صرف انصاف کے ذریعہ ہی وہ اپنی رعایا پر کنٹرول کر سکتا ہے۔

اگرچہ مسلمان بادشاہوں نے وہ تمام روایات اور علامات اختیار کر لیں کہ جو عبی
کلچر اور مزاج کے خلاف تھیں۔ گر مسلمان مفکرین نے نہ صرف بادشاہت کے ادارے
بلکہ اس سے مسلک روایات کو بھی اسلامی اور وقت کی ضرورت بنا کر نہ ہمی جواز دے
دیا۔ یمال تک کہ الماوردی نے الاحکام السلطانیہ میں ایک غاصب حکمران کو قانونی تسلیم
کر لیا کیونکہ وہ طاقت ور ہے اور رعایا مجبور ہے۔ لنذا اس سے بغاوت کرنا جان
جو کھوں میں ڈالنا ہے۔

بادشاہت کا ادارہ مسلمان ملکوں اور معاشروں میں جن نشیب و فراز سے گذرا ہے اس سے یمی متیجہ نکلتا ہے کہ زمانہ کی ضروریات اور وقت کے تقاضوں کے تحت ادارے اور رسومات بدلتی رہتی ہیں۔ یہ ایک شکل اور ہیئت میں نہیں رہتی ہیں بلکہ ان کے دباؤ کے تحت ندہمی روایات و عقیدے بھی بدل جاتے ہیں۔

اس اصول کو اگر آج کے حالات پر منطبق کیا جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ آج جب کہ بادشاہت ختم ہو چکی ہے' اور اس کی جگہ جمہوریت نے لے لی ب تو اس بات کی ضرورت ہے کہ ایک بار پھر روایات کو بدلا جائے اور وقت کے تقاضوں کے تحت نے نظام کو تسلیم کرتے ہوئے' اینے انداز فکر میں تبدیلی کی جائے۔

## عباسي خلفاءاور تاريخ كانيا نقطه نظر

تاریخ دو طرح ہے اپنی ساخت اور ہیئت میں تبدیلی لاتی ہے۔ ایک تو اگر نئے مسودے یا دو سرا تاریخی مواد دستیاب ہو جائے جو کہ ماضی کے بارے میں اور زیادہ معلومات فراہم کرے۔ اس کے بقیجہ میں تاریخ میں جو ظاء رہ جاتے ہیں' وہ بھرتے جاتے ہیں اور ماضی کی تصویر کمل ہوتی رہتی ہے۔ دو سرا عمل کہ جو تاریخ کو تبدیل کرتا ہے وہ نئے افکار' نظریات اور خیالات کے پیدا ہونے سے واقعات کی تاویل و تفسیر اور اس کو نئے معنی دینا ہوتا ہے۔ مورخ جس ماحول میں رہتا ہے وہ اسے متاثر کرتا ہے' للذا جب وہ حال کی روشنی میں ماضی کو دیکھتا ہے تو اس کو ایک نیا قالب اور نئی شکل دیتا ہے۔

اکثر ایبا بھی ہو تا ہے کہ تاریخ کو اگر شہادت اور صداقت سے نہ لکھا جائے تو یہ لوگوں کو موقع دیتا ہے کہ وہ واقعات اور شخصیتوں کو اپی مرضی و خواہش کے مطابق وُھال لیں۔ اس صورت میں اصل واقعہ اور شخصیت روایات کے دائروں میں گم ہو جاتی ہے اور تاریخ حقیقت سے دور اپنی اصل شکل و صورت کھو دیتی ہے۔ واقعات و شخصیتوں کو اصلیت سے دور کرنا صرف لوگوں کا ہی کام نہیں ہوتا ہے ' بلکہ حکمراں طبقے بھی اپنے مفاوات کے تحت تاریخ کو مسلسل بدلتے رہتے ہیں۔

ان حالات میں مورخ کے لیے یہ مشکل ہوتا ہے کہ وہ ان روایات کو جو کہ واقعات کے گرد تہہ بہ تہہ جم گئی ہیں' انہیں ایک ایک کرکے اتارے اور اصلیت کو سامنے لائے۔ ایک وقت وہ بھی آتا ہے کہ جب معاشرے کا یہ ذہن بن جاتا ہے کہ ان کی تشکیل شدہ تاریخ کو اس شکل میں رہنے دیا جائے اور اصلیت کو ظاہر نہیں کیا

جائے۔ کیونکہ اس صورت میں اصلیت ان کی اس رومانوی تشکیل کو توڑ دے گی کہ جو عرصہ دراز سے بنی ہے' اور یہ امران کے لیے انتہائی اذیت ناک اور تکلیف وہ ہو گا۔
اسلامی تاریخ نولیی بھی برابر وقت کے ساتھ بدل رہی ہے۔ اس میں نے نقطہ بائے نظر آ رہے ہیں' واقعات کو نے سرے سے لکھا جا رہا ہے۔ مورخ اس بات کی کوشش کر رہے ہیں تاریخ جو روایات اور واقعات کے انبار میں دبی ہوئی ہے' اسے صاف و ستھرا بناکر اس کو ایک نئ شکل دی جائے۔

اس سلسلہ میں اسلامی تاریخ کا سب سے اہم عمد عباسی دور حکومت ہے' اس کی وجہ یہ ہے کہ اس عہد میں باقاعدہ تاریخ نوری کی ابتداء ہوئی' اور مورخوں نے تفصیل کے ساتھ واقعات و روایات کو بیان کیا ہے۔ اس لیے جہاں تک تاریخی مواد کا سوال ہے وہ اس عمد کے اور بعد کے آنے والے مورخوں کے ہاں بوری طرح سے موجود ہے۔ تاریخی مواد کے ساتھ ساتھ اس دور میں جو ادب تخلیق ہوا' اس نے بھی حكمرانون طبقه امراء اور معاشرہ كے بارے ميں تفصيل سے مواد فراہم كيا ہے كر تاریخ کے برعس ادب نے واقعات اور شخصیتوں کو اپنی مرضی کے مطابق بدل دیا ہے۔ عبای عمد مورخوں کے لیے کی لحاظ سے اہم ہے، امیہ خاندان میں اگرچہ بادشاہت آگئی تھی، گر اس نے عربی خصوصیت اور کردار کو باتی رکھا تھا۔ عباسی عمد اس لیے قابل ذکر ہے کہ اس میں عرب و غیر عرب مل گئے۔ اور ایک ایسا کلچر پیدا ہوا کہ جس میں سب کا حصہ تھا۔ معاشرہ کی اس تبدیلی کی وجہ سے مورخ عباسیوں کے افتدار میں آنے کو "انقلاب" کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ ایک ایبا انقلاب کہ جو اسلامی معاشرے کے اندر بنیادی تبدیلی لے کر آیا۔ اس وجہ سے عباسی حکرانوں نے ابتداء میں اپنے لیے جو خطابات اختیار کیے ان سے ایک نئے عمد کی آمد اور کامیابی کا اظمار ہو تا ہے 'جیسے منصور' مهدی' ہادی' رشید اور امین و مامون' بید حکمرال خود کو مسلم امت کا امام سجھتے تھے کہ جو خدا کے مثن کو پورا کرنے کی غرض سے اقدار میں آئے \_&

اس مشن کی تکیل کا اظہار نئے دارالخلافہ کی تقمیر سے بھی ہو تا ہے۔ دمشق سے بغداد کو آتا انتمائی اہم تھا' یہ اس بات کا مظهر تھا کہ عباسی عربوں اور ایرانیوں دونوں کے عكمرال بين بغداد كو جو نام ديا كيا وه "دارالسلام" نها- اسے چوكور شكل ميں بنايا كيا تھا" اس کے چار دروازے دنیا کے چار کونوں پر حکمرانی کی علامت تھے۔ عبای خاندان کی تاریخ کو ایک نے نقطہ نظرے دیکھنے کے لیے طیب الہری نے عباسی تاریخ نولیی کی ایک اور تغییر (Re-interpreting Islamic Historiography (1999) لکھی ہے۔ اس میں اس نے عبای تاریخ پر لکھی ہوئی ہم عصراور عبابی تاریخوں کے متنول (Texts) کا مطالعہ کر کے 'عباسی عمد کے ابتدائی خلفاء یا حکمرانوں کی شخصیتوں ك كرد جو روايات كا بالد بن كيا ہے اسے صاف كر كے واقعات كو ايك اور دوسرى شکل میں دیکھنے کی کوشش کی ہے' اس کا لکھنا ہے کہ عباسی انقلاب کی بنیاد ریاستی خاندان کی مطلومیت اور اس روایت یر تھی کہ عباس امن و انصاف اور خوش حالی لے كر أئيں گے۔ اس تحريك كا مركز خراسان كا شهر "مود" تھا جس كے معنی ہيں "ابھرتے سورج کی سرزمین" اس سے یہ معنی نکالے گئے کہ نئی روشنی کا وقت قریب آگیا ہے۔ طیب البری امیہ اور عباس خاندان کے درمیان سیای فرق کی وضاحت کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ امیہ خاندان کی سابی حمایت قبیلہ کی عصبیت پر تھی، جبکہ عباسیوں نے اس تمایت کو اینے خاندان کے اراکین سے حاصل کیا' اس مقصد کے لیے حکومت کے اعلیٰ عمدے اور خاص طور سے صوبائی گورنروں کا تقرر خاندان کے افراد سے ہوتا تھا (سعودی عربیہ اس جدید زمانہ میں اس پالیسی پر عمل کر رہا ہے) دو سرے عباس خلفاء نے ایرانی بادشاہ کے ماڈل کو اختیار کر کے متمام اختیارات اپنے پاس رکھ لیے اس پوزیشن کی وجہ سے خلیفہ کی حیثیت سرربست کی ہو گئی جس کی بنیاد پر اس سے فائدہ اٹھانے والے اس کے وفادار ہو گئے۔ عباسی خاندان نے ان جماعتوں کی بھی حمایت

حاصل کی کہ جنہوں نے ان کے انقلاب میں مدد کی تھی یہ لوگ ریاست کی اولاد (ابناء

الدوله) یا دعوی کی اولاد (ابناء الدعوی) کہلاتے تھے۔ جب بر مکی خاندان کو انتظامی امور

میں افتیارات ملے تو اس کی وجہ سے عرب اور ایرانیوں کا آپس میں اشتراک ہو گیا۔
طیب الہری نے اپنی کتاب میں ابتدائی عباسی فلفاء کی شخصیت کو ہم عمر مافذوں
کی روشنی میں دیکھا ہے۔ وہ اس بات کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ کس طرح سے قصوں' کمانیوں اور روایات کے ذریعہ سے شخصیتوں کو رومانوی بنا دیا جاتا ہے۔ خاص طور سے ہارون رشید' الف لیلہ کے ذریعہ سے ایک ایسی متح میں تبدیل ہو گیا ہے کہ جو تاریخی ہارون رشید کا عمد خوش حالی' دولت کی فراوانی اور تہذیب و ثقافت کی شائنگی کا دور ہے۔ ہارون ان فرصوں اور کمانیوں میں علم و ادب کا سربرست' نہ ہب کا پیروکار اور فیاض و تخی کے دوپ میں ابھرتا ہے۔ وہ ایک سال جماد پر جاتا ہے تو دوسرے سال جج پر۔

ہارون رشید کا بیہ کردار اس کے مرنے کے بعد ابھرا' اس کی وجہ بیہ تھی اس کے جانشینوں کا عہد سیاس ابتری اور بے چینی کا زمانہ تھا۔ امین و مامون کے درمیان خانہ جنگی نے معاشرہ کو تقسیم کر دیا تھا' مامون کے دور حکومت میں خلق قرآن کی تبلیغ نے علاء کو ہراساں کر دیا تھا' اس لیے ہارون کا دور لوگوں کے لیے پرامن اور خوش حالی کا زمانہ بن گیا۔ ہارون ایک روایتی فرمب کا مانے والا اور علماء کی مربر سی کرنے والا ہو گیا' جبکہ مامون عقلیت برسی اور معتزلہ کا حامی بن کر ابھرا۔

مورخوں نے کوشش کی ہے کہ ہارون کی شخصیت پر جو تہیں جی ہوئی ہیں' ان کو ایک ایک ایک کر کے اتاریں اور اس کے عمد کو افسانوں سے آزاد کر کے' تاریخ کی روشنی میں سامنے لائیں۔ منگمری واٹ نے عباسی انقلاب کے بارے میں لکھا ہے کہ ابتدائی زمانے میں علاء اور ایرانی بیورو کریٹس کے درمیان کش کمش ہوئی' علاء چاہتے تھے کہ ظیفہ کو شریعت کا پابند بنا کر رکھا جائے' جبکہ ایرانی جماعت جو کہ عباسی انقلاب میں سرگرم عمل تھی' وہ خلیفہ کو ایرانی بادشاہ کے ماؤل پر بااختیار اور مطلق العنان بنانا چاہتے سے۔ آخر میں انہیں ہی کامیابی ہوئی' اور علاء کو اس تصادم میں ہزیمت کا سامنا کرنا

طیب الهری کا کهنا ہے کہ ہارون نے علاء کی مخالفت مول نہیں لی۔ اس نے انہیں یہ اجازت دی کہ وہ اس پر تقید کریں' مگر اس کے بدلہ میں اس نے علاء کی سربرستی کی اور ان کو دربار میں عزت دی۔ لیکن علماء اور بیورو کریٹس کے درمیان ہیہ سرکشی جاری رہی۔ اس کا اظہار عباسی خلیفہ اور اس کے برکمی وزیر سے ہو تا ہے۔ اگرچہ ایرانیوں نے اسلام قبول کر لیا تھا' مگر عرب اب تک انہیں شک و شبہ کی نظر ے دیکھتے تھے اور ان یر زندیق ہونے کا الزام لگا کر انہیں قتل کرا دیا جاتا تھا۔ یمی بر کمیوں کے ساتھ ہوا کہ عبامی خاندان نے ان کی مقبولیت اور ان کے افقیارات کو دیکھتے ہوئے' انہیں اپنی ساسی طافت کے لیے خطرہ سمجھا' اور اس کے نتیجہ میں اس خاندان کو کیل دیا گیا۔ للذا ہارون کی جو تاریخی تصویر ابھر کر آتی ہے' اس میں وہ ایک منجھا ہوا سیاستدان' زیرک حکمران' اور باعمل فرد نظر آیا ہے کہ جس نے سیاسی مفاوات کے تحت اپنی پوری بالیسی کی تشکیل کی- علاء سے بگاڑ کے بجائے' سرپرستی کے ذریعہ ان کی حمایت حاصل کی- عوام کے مسائل اور ان کے خیالات جاننے کے لیے بھیں بدل کر ان کے درمیان جانا شروع کیا۔ علاء کو دربار میں بلا کر ان کے وعظ سنتا تھا اور ان کے بیان پر رو تا تھا۔ مورخوں نے اس سلسلہ میں بہت می روایات کو بیان کیا ہے۔ . مثلًا طبری نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک عالم ابن السماک کی موجودگی میں ہارون کو یاس لگی اور اس نے یانی کا گلاس منگوایا ابھی وہ اسے پینا ہی چاہتا کہ ابن السماک نے كهاكه اميرالمومنين أكر آپ كويد يانى نه طے اور پياس كى غرض سے آپ كو اس كى شدید ضرورت ہو تو آپ اس کے بدلہ میں کیا قیت ادا کریں گے، خلیفہ نے کما کہ اپنی آوهی سلطنت- جب خلیفہ پانی پی چکا تو اس نے دو سرا سوال کیا کہ اگر یہ پانی جو آپ نے پیا ہے' اگر اسے آپ خارج نہ کر سکیں' تو اس کے بدلہ میں آپ کیا قیت اوا كريں گے ' تو خليفہ نے كما كہ اپني يوري سلطنت۔ اس پر اس نے كما كہ جس سلطنت کی قیمت یانی کا ایک گلاس ہو' کیا وہ اس قابل ہے کہ اس کے لیے تکلیف اور اذیت برداشت کی جائے۔ اس پر ہارون خوب رویا۔ اس قتم کی روایات کے ذریعہ مورخوں نے خلیفہ اور علماء و زہاد کے درمیان ایک قریبی تعلق کو بتایا ہے۔

امین اور مامون کے درمیان خانہ جنگی عباس عمد کا ایک اہم واقعہ ہے۔ عام طور سے تاریخ میں شکست خوردہ اور ہارے ہوئے افراد کو کوئی باعزت مقام نہیں دیا جاتا ہے۔ تاریخ فاتحین اور کامیاب لوگوں کا ساتھ دیتی ہے۔ اس لیے جب ہم عصر مورخ امین اور مامون کے درمیان مقابلہ کرتے ہیں و اس میں امین کے کردار اور اس کی شخصیت کو منفی انداز میں پیش کیا جاتا ہے کہ جو سیاست سے نابلد' عیش و عشرت اور شراب کا دلدادہ 'اور انتظامی امور سے بے پرواہ تھا 'اس کے مقابلہ میں مامون دانش مند ' باکیزہ کردار کا مالک ' اور سادہ طبیعت کا انسان تھا۔ (یہاں داراشکوہ اور اورنگ کے درمیان جو فرق ہے' اس میں مماثلت پائی جاتی ہے)۔ خانہ جنگی میں اس کو شکست ہوتی ہے' اور پھر جس طریقہ سے اسے قتل کیا جاتا ہے' وہ سبق آموز واقعہ بن جاتا ہے شکست کے بعد' تھکا ہوا' خستہ اور بدحال فمخص کہ جس کا لباس پھٹا ہوا ہے' جس کا ساتھ سب چھوڑ کے ہیں جب قاتل اسے قتل کرنے آتے ہیں تو وہ اپنا دفاع تکیہ کے ذریعہ کرتا ہے، گر قاتل اسے بے رحمی کے ساتھ قتل کر دیتے ہیں۔ ایبا محسوس ہو تا ہے کہ مورخ واضح طور پر تو اس پر تنقید نہیں کرتے ہیں۔ گراس پورے واقعہ کو جس ڈرامائی انداز میں وہ بیان کرتے ہیں' اس کی تهد میں ان کی ہدردی واضح نظر آتی ہے (یمال بھی دارا کے قتل کو مماثلت کے طور پر پیش کیا جا سکتا ہے)

یقینا عوام میں امین کے اس بے رحمانہ قتل پر غم و غصہ کا اظهار ہوا ہو گا۔ لاندا مورخ اس کے قتل کی ذمہ داری مامون کے بجائے اس کے جرئل طاہر پر ڈالتے ہیں کہ جس نے مامون کے عظم کے بغیر امین کو قتل کرایا۔ اس کے بعد سے عبای خاندان میں یہ روایت پڑ گئی تھی کہ اگر کئی عبای تخنت کے دعویدار کا قتل ہو تا تھا تو اس کا مردہ جم علماء کو دکھایا جاتا تھا' ٹاکہ یہ ثابت کیا جائے کہ مرنے والے کو اذبت دے کر نہیں مارا گیا ہے' بلکہ اس کی موت فطری ہے۔

اس جنگ کے سلسلہ میں مورخوں نے جو روایات بیان کی ہیں 'ان میں کوشش کی گئی ہے کہ مامون کو اس کا ذمہ دار نہیں ٹھمرایا جائے' بلکہ اس کی ذمہ داری امین کی ہے۔ بھی نہ ہو' اس کے بجائے اس کے وزیر فضل بن رہجے کو مورد الزام ٹھمرایا گیا ہے۔ دو سری طرف مامون کی جانب سے جنگ کی ذمہ داری اس کے وزیر فضل بن سل پر ڈالی گئی ہے۔ تاریخ کے اس نقطہ نظر سے دونوں بھائی معصوم ٹھمرتے ہیں۔ پچھ مورخ اس کی ذمہ داری عہدیداروں' اور امراء پر ڈالتے ہیں کہ جو دونوں جانب سے اپنی مفادات کی شمیل کے لیے اس جنگ میں الجھے۔ جنگ کے فورا" بعد امین و مامون کے مفادات کی شمیل کے لیے اس جنگ میں الجھے۔ جنگ کے فورا" بعد امین و مامون کے حامیوں نے کہا کہ اس نے جنگ کے دوران مامون کے دوران کے ساتھ عنو و درگزر کی پالیسی کو انتظار کیے رکھا۔ اس پر مامون کی جانب سے پروپیگنڈہ کے ساتھ عنو و درگزر کی پالیسی کو انتظار کیے رکھا۔ اس پر مامون کی جانب سے پروپیگنڈہ کیا گیا کہ وہ بھی معافی کے معاملہ میں ہوا فیاض ہے۔

طیب الهبری ہارون اور مامون کے درمیان مقابلہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ ہارون ارتخ میں رومانوی شخصیت کے طور پر ابھرتا ہے 'جب کہ مامون علم و ادب کی سرپرسی کرنے والا 'عقلیت پرسی کا عامی ' دارا لحکمہ کا بانی کہ جمال یونانی کابوں سے ترجے ہوئے۔ معتزلہ فرقہ کا محافظ کہ جس نے معاشرے میں فہ بی تنگ نظری اور انتہا پندی کے خلاف آواز اٹھائی ' اور رواداری اور روشن خیالی کا پرچار کیا۔ مامون نے معتزلہ کے اثر میں آکر ''فلق قرآن '' کے بارے میں جو روبیہ افتیار کیا ' اس کی وجہ سے وہ رائخ الشفیدہ جماعتوں میں سخت ناپندیدگی کا باعث ہوا۔ اس نے فربی معاملات میں جو وظل العقیدہ جماعتوں میں سخت ناپندیدگی کا باعث ہوا۔ اس نے فربی معاملات میں جو وظل العقیدہ بات کی اضافہ کرنا چاہتا تھا ' اور نماز میں ایک اور تکبیر کا اضافہ کرنا چاہتا تھا ' اور نماز میں ایک اور تکبیر کا اضافہ کرنا چاہتا تھا ' اس کی ان بدعات کے خلاف علماء میں زبردست احتجاج ہوا۔ جب 833ء میں اس کی این بدعات کے خلاف علماء میں زبردست احتجاج ہوا۔ جب 833ء میں اس کی اعراب ہوئی تو علماء نے اسے خدا کا عذاب اور قبر کہا۔

اس مخالفت کی وجہ سے مامون کی فخصیت پر جو حملے کیے گئے' ان میں سے ایک بیہ تھا کہ وہ خلیفہ بطور وارث نہیں بنا' بلکہ قانونی خلیفہ کو قتل کر کے تحت پر غاصبانہ قبضہ کیا- چونکہ وہ اہل خراسان کی مدد سے افتدار میں آیا تھا' اس لیے علاء اس سے بدظن تھے۔ کیونکہ یہ علاقہ بغاوتوں کی وجہ سے مشہور تھا کہ جو اسلام کے استحکام کے لیے خطرے کا باعث تھیں۔ ندجب کی محفوظ جگہیں مکہ' مدینہ' کوفہ' دمثق اور بغداد تھیں' خراسان کا علاقہ نہیں۔ اس نقطہ نظر سے عربوں اور ایرانیوں کے درمیان جو تضادات تھے وہ بوری طرح سے نظر آتے ہیں۔ لنذا علماء نے مامون کو اسلام سے بٹا ہوا' گراہ' اور شربیت کا دشمن کما۔

مامون نے اس پروپیگنڈہ کا جواب دیا' اور اس کا اعلان کیا کہ وہ عبای انقلاب کے مقاصد کی جکیل چاہتا ہے کہ جس میں بدعنوان حکومت کا خاتمہ' اور انساف کی بالادسی کو قائم کرنا ہے۔ خود کو فرجی خابت کرنے کے لیے اس نے ''امام المداء'' کا خطاب اختیار کیا۔ اپنی نجی زندگی میں سادگی کو اختیار کیا' اسلامی سزاؤں کا نفاذ کیا' اور شراب پر بابندی عائد کی۔

طیب الهری عبای عهد کا تجزیه کرتے ہوئے کستا ہے کہ عبای ظافت نہ تو خانہ بنگی کی وجہ سے ختم ہوئی' اور نہ آگے چل کر ترک غلاموں کی بغاوت اور سیاست میں دخل اندازی سے اس کے تسلسل میں فرق آیا' اس نے اپنے ابتدائی دور میں جس نقافی' سابی اور معاشی روایات کو پیدا کیا تھا' وہ بغیر کسی رکاوٹ کے جاری رہیں۔ بلکہ ایک لحاظ سے یہ روایات اور زیادہ توانائی سے اس وقت ترقی پذیر ہوئیں کہ جب صوبائی خود مختار حکومتوں نے بغداد سے مقابلہ کرتے ہوئے علم و ادب کی سربرسی کرنا شروع کی۔ خلافت کا ادارہ چار صدیوں تک باقی رہا' اگر خلفاء ہارون رشید کی طرح سے کمل اختیارات کے ساتھ حکومت نہ کر سکے' فوجی طاقت اور سیاسی اقتدار کی کمزوری کے باوجود خلافت کا ادارہ مسلم دنیا میں غذبی اور ثقافی علامات کا مظہر رہا' اور اس کا نام جعہ بوجود خلافت کا ادارہ مسلم دنیا میں غذبی اور ثقافی علامات کا مظہر رہا' اور اس کا نام جعہ فرحت کے ساتھ جاری رہیں۔ یہ یادیں آج بھی تاریخ و ادب اور ذہنوں میں زندہ فرحت کے ساتھ جاری رہیں۔ یہ یادیں آج بھی تاریخ و ادب اور ذہنوں میں زندہ جیں۔

## مشرق اور مغرب

"مشرق مشرق ہے اور مغرب مغرب ہے' یہ دونوں جڑواں بھائی تھی ایک نہیں ہو سکتے۔" یہ بات انگریزی کے مشہور ادیب و شاعر کپلنگ نے اس وقت کمی تھی کہ جب یورپی نو آبادیاتی نظام اپنے عروج پر تھا اور مشرق اپنی ماضی کی شان و شو کت اور آن بان کو دبیز چادروں میں چھیائے علوا تفیت اور کم علمی کے اندهیرے میں غلامی کو سہ رہا تھا۔ نو آبادیاتی نظام اور سامراج کے علمبرداروں کے نزدیک مشرق کیماندہ 'جمالت میں گھرا ہوا' توجمات میں جکڑا ہوا' پسماندہ خطہ تھا کہ جس کے لوگ ست و کاہل اور عقل و خرد سے دور تھے ، جب کہ ان کے مقابلہ میں اہل مغرب صاحب علم و فراست ، تیز و تند' چست و چلاک اور مهم جو تھے اور بیہ اس لیے تھا کیونکہ مغربی تہذیب کے ا ہم عناصر میں سائنسی سوچ 'عقلیت اور جبتو و تحقیق و تفتیش رچی بسی ہوئی تھی۔ سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا مغرب تہذیب و تدن اور ثقافت کا عروج تنائی میں ہوا تھا؟ کیا اس میں مشرق کی تہذیبوں کا کوئی عمل دخل نہیں تھا؟ اور کیا یہ ممکن ہے کہ کوئی علاقہ دو سروں سے متاثر ہوئے بغیر علیحدگی میں اپنی تمذیب پیدا کر سکے؟ اس سوال نے مورخوں' مفکروں' ماہر علم بشریات و ساجی علوم کے اسکالرز کو دو حصوں میں تقشیم کر دیا ہے۔ ایک طرف تو وہ جماعت ہے کہ جو پورپ کو تاریخ کا مرکز مانتی ہے اور دلیل دیتی ہے کہ یورپی تہذیب و تدن اور اس کے اداروں کا ارتقاء اس کے اینے حالات میں ہوا۔ اور اب موجودہ دور میں بیہ مغربی تہذیب دنیا کے ہر حصہ علاقے اور لوگوں کو متاثر کر رہی ہے۔

اس کے برعکس دو سری جماعت ہے جو سے دلیل دیتی ہے کہ تسہذیبیں تنمائی اور علیحدگی میں پیدا نہیں ہوتی ہیں' سے ایک دو سرے سے متاثر ہوتی ہیں۔ دنیا کی تاریخ میں بری بری تہذیبیں مشرق سے ابھریں انہوں نے ، کرروم کے علاقوں کو متاثر کیا ، یونان اور روم کی تہذیبیں سمری ، بابلی اور معری تهذیبوں سے متاثر تھیں ، بعد میں انہوں نے یورپ کو متاثر کیا اور اب یورپ مشرق کو اپنے دائرہ تہذیب میں لا رہا ہے۔

اس ضمن میں یہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ کیا مشرق اور مغرب میں کبھی ملاپ ہوا یا نہیں؟ یا یہ بیشہ ایک دوسرے سے باہم متصادم رہے۔ چاہے یہ قدیم ایران اور سلی یونان کی جنگیں ہوں' یا عربوں کی یورٹی فقصات ہوں (جو بالاخر اسپین' پر نگال اور سلی سے ان کے اخراج پر یورپ کی فتح کی شکل میں نکلا) بعد میں یہ تصادم صلبی جنگوں کی شکل میں نکلا) بعد میں یہ تصادم صلبی جنگوں کی شکل میں اجرا۔ اور بالاخر اٹھارویں صدی میں یورٹی نو آبادیاتی نظام نے مشرق کو مغرب کا اسیر کر دیا۔ اگرچہ نو آبادیاتی نظام کا خاتمہ ہو گیا ہے گر مشرق و مغرب کے درمیان تند بی تصادم آج بھی جاری ہے۔

کیا تصادم کی اس تاریخ میں دونوں میں بھی ملاپ بھی ہوا یا نہیں؟ اب مورخ اس بات کی تحقیق کر رہے ہیں کہ دونوں نے ایک دوسرے سے کیا سکھا ہے۔ لاخ (Lach) اور کلے (Kley) نے اپنی کتاب ''یورپ کی تشکیل میں ایٹیا کا کردار'' جو 1963ء میں شائع ہوئی ہے ان عناصر کی نشاندہ کی ہے کہ جن سے یورپی تمذیب و تمدن متاثر ہوئی۔ اس لیے ایک بار اگر یہ ثابت ہو جائے کہ یورپی تمذیب کی تشکیل میں ایٹیا یا مشرق کا بھی حصہ ہے تو اس سے اس کی برتری خود بخود ختم ہو جاتی ہے۔ میں ایٹیا یا مشرق کا بھی حصہ ہو تو اس سے اس کی برتری خود بخود ختم ہو جاتی ہے۔ اب چین' جلیان' ہندوستان اور مشرق وسطی کے مورخ اپنی تاریخ اور اپنے ماضی کی نئے سرے سے تشکیل کر رہے ہیں جس کی وجہ سے مشرق کا روایتی نظریہ کہ یہ بھیشہ سے سرے سے تشکیل کر رہے ہیں جس کی وجہ سے مشرق کا روایتی نظریہ کہ یہ بھیشہ سے بہماندہ رہا ہے۔ اس کا عالمی تمذیب و تمدن میں کوئی خاص حصہ نہیں ہے۔ یہ مفروضے آہستہ رد ہو رہے ہیں۔ اب تک مغرب کا تاریخ میں جو مرکزی مقام تھا وہ کزور ہو رہا ہے اور تاریخ کو مغربی نقطہ نظر سے دیکھنے کے بجائے علاقائی اور عالمی نقطہ ہائے نظر سے دیکھنا جا رہا ہے۔

لیکن یورپ اور امریکہ میں ابھی بھی ان مورخوں کی کمی نہیں کہ جو عالمی تاریخ کو یورپ کی مرکزیت میں دیکھتے ہیں اور اس سے انکار کرتے ہیں کہ یورپی تہذیب کی

ساخت و بنیاد میں کسی دو سرے علاقہ کا حصہ ہے۔ مغربی تهذیب اپنی تقمیر میں کسی کی احسان مند نهیں۔ یہ اینی ضروریات اور حالات میں ابھری اور پھیلی اور اب اس میں اس قدر توانائی اور زرخیزی ہے کہ دنیا کا کوئی ملک اور کوئی تمذیب اس کو اختیار کیے بغیر ترقی نہیں کر سکتی ہے۔ ان کی اس دلیل میں چھپی ہوئی نسل پرستی بھی ہے کہ سفید اقوام نے این صلاحیتوں سے اس ترزیب کو پروان چڑھایا ہے ان ہی خیالات کی ترجمان ڈیوڈ – ایس – لانڈیس (David S. Landes) کی کتاب "قوموں کی دولت اور غربت" (The Wealth and Poverty of Nations) جو 1998ء میں شائع ہوئی' کی گئی ہے۔ اس نے اس سوال کو اٹھایا ہے کہ کیا وجہ ہے کہ دنیا میں پچھ قومیں بہت امیرو دولت مند ہیں اور کچھ بہت غریب و مفلس؟ اس کا جواب مجموعی طور پر تو بیہ ہے کہ جو قومیں تبدیلی کے عمل کو قبول کر لیتی ہیں' وہ برابر ترقی کرتی رہتی ہیں۔ مگر جن قوموں میں روایات و ادارے نقدس کا درجہ حاصل کرلیں اور تبدیلی بدعت ہو جائے تو ایسے معاشرے بسماندہ اور مفلس ہوتے چلے جاتے ہیں۔ ای دلیل کو آگے بردھاتے ہوئے اس نے مغرب اور مشرق کا موازنہ کیا ہے کہ بیہ دونوں علاقے اول تو جغرافیائی اور آپ و ہوا کے لحاظ سے جدا جدا ہیں۔ ایشیا و افریقہ کے لوگ سورج کی روشنی والے لوگ ہیں' جب کہ مغرب اور امریکہ سرد اور بیر فیلیے لوگ ہیں۔ ان جغرافیائی ہاحول کی وجہ سے دونوں علاقوں کے لوگوں کا ذہن اور ان کے رویے مختلف ہیں۔

یورپ کی زرخیزی اور زیادہ زراعتی پیداوار کی وجہ بتاتے ہوئے لانڈلیس کتا ہے کہ چونکہ ان کے جانوروں کے گلے برے ہوتے شے اس لیے وہ کھاد کے لیے بہت عمدہ مواد فراہم کرتے تھے اس وجہ سے زراعت میں پیداوار کی مقدار ضرورت سے زیادہ ہو جاتی تھی۔ یورپیوں کی غذا میں چونکہ دودھ ' دہی اور مکھی کا استعمال خوب ہو تا تھا اور جانوروں کے گوشت سے انہیں پروٹین مل جاتی تھیں اس لیے جسمانی طور پر وہ صحت مند اور طوئل القامت ہوتے تھے۔

مغرب کی ساجی زندگی میں اس وقت اور تبدیلی آئی کہ جب چرچ نے راہیوں کے لیے تجرد کی زندگی اختیار کرنے کو کہا' اس کی وجہ سے زیادہ عمر میں شادی اور بچہ کی پیدائش میں وقفے کی وجہ سے آبادی کم رہی اور خاندان میں افراد کا زیادہ اضافہ نہیں ہوا۔ ان میں ، یہ احساس تھاکہ بحد خاندان کے لیے فائدہ کے بجائے ایک وجہ ہے۔

ہوا۔ ان میں یہ احساس تھا کہ بچہ خاندان کے لیے فائدہ کے بجائے ایک بوجھ ہے۔
اس کے برعکس ایشیا میں لوگوں کی آبادی زیادہ رہی اور حکمرانوں کو یہ موقع مل گیا
کہ وہ لوگوں سے برگار کرائیں اور ان کی محنت کو اپنے لیے استعال کریں۔ اس برگار کی
بنیاد پر برے برے منصوبوں پر عمل ہوا اور حکمرانوں کے محلات مقبرے باغات اور
عالیشان عمارات تقمیر ہوئیں۔ بقول مصنف کے آگر پھر بھی تعداد میں زیادہ ہوں تو
عمران ان سے بھی خون نچوڑ لیتے ہیں۔

کیونکہ جب آبادی زیادہ ہوگی تو کام کم ہوگا اور لوگ اس بات پر مجبور ہوں گے کہ اپنی محنت کو ستے داموں فروخت کر دیں۔ ایسے معاشروں میں وہ افراد کے جن کے پاس ذرائع ہوتے ہیں۔ وہ اس صورت حال سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ اور لوگوں کا پوری طرح سے استحصال کرتے ہیں۔ مثلاً حکمران عوام کو فوج میں بحرتی کرکے فتوحات کا سلسلہ شروع کر دیتے ہیں اور فوجیوں کی قربانی سے اپنی عظیم سلطنتیں بناتے ہیں۔

چونکہ یورپ میں آبادی کی زیادتی نہیں ہوئی' اس کے وہاں لوگوں کا اس طرح سے استحصال بھی نہیں ہوا۔ کم آبادی کی وجہ سے بی یہاں اہرام نہیں بن سکتے۔ کم اور زیادہ آبادی کے اثرات ایجادات پر بھی ہوتے ہیں۔ چونکہ مشرق میں لوگ مل جاتے سے اس لیے کام کے لیے نئی مضینوں کی ضرورت نہیں پڑی۔ جب کے یورپ اور امریکہ میں کم آبادی نے نئی ایجادات اور ٹیکنالوجی کی ترقی کی طرف پوری طرح سے امریکہ میں کم آبادی نے ایجادات اور ٹیکنالوجی کی ترقی کی طرف پوری طرح سے توجہ دی۔

مغرب میں سابی اور معاثی اداروں کا ارتقاء مشرق سے مخلف ہوا۔ اس کی ترقی میں شہروں کا بردا حصہ ہے۔ شہرنے تاجر طبقہ کو پیدا کیا جو مارکیٹ یا منڈی کے لیے پیداوار کرتا تھا اور اسے جو منافع ملتا تھا اس سے اپنی سابی حیثیت کو منظم کرتا تھا۔ شہر کی خصوصیت سے تھی کہ اس میں جو آ جاتا تھا وہ آزاد ہو جاتا تھا۔ ایک جرمن کماوت ہے کہ دشر کی فضا فرد کو آزاد کر دیتی ہے " حکمران شہر کو فیوڈلز کے خلاف استعمال کرکے ان کے اثر و رسوخ کو روکنا چاہتے تھے۔ اس لیے تاجر طبقہ کو جب شاہی

سرپرسی ملی تو انہوں نے شہر کے انتظامات کو اپنے ہاتھ میں لیا اور یوں سیاعت گورنمنٹ کی ابتداء ہوئی۔

یورپ کئی چھوٹے چھوٹے ملکوں میں بٹا ہوا رہا اور پوری طرح سے ایک امپائر میں متحد نہیں ہوا۔ تاریخ میں یہ رہا ہے کہ جو امپائرین بڑی اور متحد ہوں اگر وہ کسی ایک جنگ میں مکمل طور پر فلست کھا جائیں تو کلڑے کلڑے ہو کر ختم ہو جاتی ہیں۔ جیسے ایران کے سامانی عربوں سے جنگ قادسیہ (637) میں فلست کھا کر ختم ہو گئے۔ اس طرح سے ایز فک امپائز میکسیکو اور پیرو میں ختم ہو گئیں۔ چو تکہ یورپ کئی ریاستوں میں تقسیم رہا اس لیے مکمل طور پر غیر ملکیوں کے ہاتھوں فتح نہیں ہوا۔ عرب اور عثانی ترک دونوں اس کوشش میں ناکام رہے۔

قرون وسطی میں یورپ میں ایک ایبا ہی معاثی انقلاب آیا جیسا کہ نیو لینھک عمد میں زراعت میں آیا تھا جس میں جانوروں کو سدھا کر زراعتی پیداوار کو بردھایا گیا تھا۔ اب زراعت کی ترقی میں پہیے والا ہل ایجاد ہوا کہ جس کے اردگر و تیز دھارے والے چاقو لگے ہوئے تھے۔ یہ جرمنی سے شروع ہوا اور پورے یورپ میں مقبول ہوا۔ بیلوں کی جگہ اب ہل چلانے کے لیے گھوڑے استعال ہونے لگے۔ وو کھیتوں کی جگہ بین کھیتوں میں فصلیں ہونے کا رواج ہوا۔ ناکہ ایک کھیت کو سال بھر کے لیے بغیر استعال کے چھوڑ دیاجائے۔ جانوروں کی قداد بردھی تو اس سے زیادہ کھاد میا ہوئی۔ استعال کے چھوڑ دیاجائے۔ جانوروں کی قداد بردھی تو اس سے زیادہ کھاد میا ہوئی۔ استعال کے چھوڑ دیاجائے۔ جانوروں کی تعداد بردھی تو اس سے زیادہ کھاد میا ہوئی۔ اس نے زراعتی پیداوار میں اضافہ کیا اور یہ سبب بنا ایک معاشی انقلاب کا۔

دو سری طرف سیکولر اور نہ ہی ادارے ایک نہیں تھے بلکہ علیحدہ علیحدہ تھے۔ اس لیے معاشرے میں مخالفت کی مخبائش رہی۔

امریکہ کی دریافت نے یورپ کے معاشرے پر گرے اثرات ڈالے۔ اس کی وجہ سے یورپ پر آبادی کا بوجھ کم ہو گیا۔ اور وہ تمام لوگ اور جماعتیں کہ جو یورپ میں اپنے لیے جگہ نہیں یا رہی تھیں وہ ہجرت کرکے نئی دنیا میں آباد ہو گئیں۔ خاص طور سے وہ ذہبی فرقے کہ جو اپنے ذہبی عقائد کی وجہ سے ذہبی تشدد کا شکار ہو رہے سے دہ بی خرانے کی وجہ سے معاشرہ میں ذہبی جنونیت کم ہو گئی۔ اس کے علاوہ

امریکہ نے بورپ کی معیشت کو اپنے خام مال سے فائدہ پنچایا۔ اور دو سری طرف وہ بورپ کی مصنوعات کے لیے ایک مارکیٹ بھی بن گیا۔

مصنف اس بات کی جانب بھی اشارہ کرتا ہے کہ امریکی براعظم میں ہم شالی اور جونی امریکہ میں فرق دینوں میں یہ فرق بیول ہوتا ہے کہ آخر دونوں میں یہ فرق کیول ہے؟ اس سوال کا جواب دیتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ جنوبی امریکہ میں ہیانویوں اور پر تکیزیوں نے مقامی عورتوں سے شاویاں کیں' کیونکہ ابتداء میں صرف مرد آئے سے اور انہیں عورتوں کی ضرورت تھی۔ ان تعلقات کی وجہ سے ان میں سفید قام اقوام کی خالص خصوصیات باتی نہیں رہیں۔ جب کہ ان کے مقابلے میں شالی امریکہ میں مہاجرین معہ خاندان کے آئے اور یوں انہوں نے اپنی یورپی خصوصیات کو باتی میں مہاجرین معہ خاندان کے آئے اور یوں انہوں نے اپنی یورپی خصوصیات کو باتی میں مہاجرین معہ خاندان کے آئے اور یوں انہوں نے اپنی یورپی خصوصیات کو باتی

اسپین نے جب جنوبی امریکہ پر قبضہ کیا تو اس نے وہاں دو سری یورپی اقوام کو نہیں آنے دیا۔ اس لیے معاشرہ ایک ہی قوم کے باشندوں پر مشمل رہا اور کوئی نئ ایجادات اور پیشے وجود میں نہیں آئے۔ جب کہ شمال امریکہ میں تمام یورپی اقوام آئیں اور اپنے ساتھ وہ اپنے اپنے ملکوں کی روایات لے کر آئیں' جس کی وجہ سے ان کے معاشرہ میں زیادہ توانائی اور جدت رہی۔

جنوب میں اسین کے کیسولک فرہب کی وجہ سے فرہبی معاملات میں انتائی تگ نظری اور جنونیت تھی۔ انکوئریژن (Inquisition) کا محکمہ ان لوگوں کا مختی سے محاسبہ کرنا تھا جو عیسائی فرہب سے ذرا بھی روگردانی کرتے تھے۔ اس وجہ سے عیسائیوں کے علاوہ دو سرے فراہب کے لوگوں کے لیے جن میں یبودی شامل تھے ' وہاں مخبائش نہیں تھی۔ جبکہ شامل امریکہ میں یہ فرہی جنونیت نہیں تھی اور وہاں عیسائی فرہب کے مختلف فرقے این این آبادیوں میں فرہی معاملات میں آزاد تھے۔

جنوبی امریکہ کا معاشرہ ایک طبقاتی معاشرہ تھا کہ جس میں سفید لوگوں کو برتری تھی، اس کے بعد وہ آتے تھے اور پھر مقامی باشندے۔ شالی امریکہ میں انہوں نے ریڈ انڈین سے ساجی تعلقات نہیں رکھے، بلکہ

انہیں یا تو ختم کر دیا یا دھیل کر ایک طرف کر دیا۔ وہاں فرد کی اہمیت اس کے کام اور صلاحیت پر تھی۔ اس کے طبقہ پر نہیں۔ جاگیرداری نظام اور شاہی خاندان کے نہ ہونے کی وجہ سے ان میں جمہوری اقدار پروان چڑھیں۔ جنوبی امریکہ میں ہیانویوں کی ایک ہی خواہش تھی کہ دولت حاصل کی جائے چاہے اس کے لیے کسی بھی طریقے کا استعال ہو۔ انہوں نے جنوبی امریکہ کو ایک نو آبادی کی شکل دی کہ جو اسین کے بادشاہ کی ماتحت تھی۔ لفذا وہاں پر اعلیٰ عمدے حاصل کرنے کے لیے بادشاہ کی خوشامد کی جاتی تھی اور شالی ماتحت تھی۔ لفذا وہاں پر اعلیٰ عمدے حاصل کرنے کے لیے بادشاہ کی خوشامد کی جاتی تھی اور شالی امریکہ کے ساتی و ساجی اور معاشی ارتقاء میں بڑا حصہ لیا۔ شالی امریکہ اپنے نئے امریکہ کے ساتی و ساجی اور معاشی ارتقاء میں بڑا حصہ لیا۔ شالی امریکہ اپنے بقول مصنف آگر کسی قوم کو مال غنیمت کی عادت ہو جائے اور جب ایک ایبا مرحلہ آگے کہ مصنف آگر کسی قوم کو مال غنیمت کی عادت ہو جائے اور جب ایک ایبا مرحلہ آگے کہ مصنف آگر کسی قوم کو مال غنیمت کی عادت ہو جائے اور جب ایک ایبا مرحلہ آگے کہ مصنف آگر کسی قوم کو مال غنیمت کی عادت ہو جائے اور جب ایک ایبا مرحلہ آگے کہ مصنف آگر کسی قوم کو لوٹے ہیں۔ بیس مصنف آگر کسی ہی مقوم کو لوٹے ہیں۔ بیس سے معاشرے میں برعنوانی شروت اور غبن کی فراوانی ہوتی ہی۔

لانڈیس جب مشرقی ممالک اور ان کے تاریخی عمل کا جائزہ لیتا ہے تو وہ اس کی نشاندہی کرتا ہے کہ مشرقی ممالک میں بادشاہوں کی مطلق العنائیت نے تاریخی عمل کو تشاندہی کرتا ہے کہ مشرقی ممالک میں بادشاہوں کی مطلق العنائیت نے تاریخی عمل کو آگے نہیں برجھنے دیا۔ وہ سرے قدیم نظام کو برقرار رکھنے پر زور دیا گیا اور زمانہ کی تبدیلی کو نظرانداز کیا گیا۔ چین کی مثال ویتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ چین کی سمندر سے دلچیں 1405 سے تھی اور انہوں نے نئے جاز تغیر کیے تھے جن کی تعداد 1681 میں خشاہ تھی۔ ابھی انہوں نے ان جمازوں کا استعال بھی نہیں کیا تھا کہ 1430 میں نئے بادشاہ نے یہ تمام منصوبے ترک کر دیئے اور 1523 میں یماں تک ہوا کہ نئے جماز بنانا یا سمندر میں سفر کرنا بھی جرم ہو گیا۔

یمی صورت حال جلیان کی تھی کہ اس کا جب بورپ سے سابقہ پڑا تو اس نے ہر نئ چیز کی مخالفت کی اور سختی و جبر کے ساتھ مغربی تہذیب کے بہاؤ کو روکا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جلیان اپنی جگہ ٹھمرا ہوا رہا۔ لیکن جب 68-1867ء میں میجی انقلاب آیا اور جلیان نے اپنے دروازے مغرب کے لیے کھول دیئے تو اس کا منجمد معاشرہ کیدم متحرک ہو گیا اور جلپان میں ترقی کا عمل شروع ہو گیا۔

مصنف کے زدیک اس وقت مشرقی ممالک کے لیے ایک ہی راستہ ہے اور وہ یہ کہ یورپی ماڈل کو اختیار کیا جائے اور اپنے قدیم نظاموں کو بدلا جائے اور یہ نظام ای وقت تبدیل ہو سکتے ہیں کہ جب معاشرے میں اپنے اندر سے تبدیلی کی خواہش ہو۔ آرخ کے مطالعہ سے یہ سبق ملتا ہے کہ قوموں کو تبدیلی کے عمل سے گزرتے رہنا چاہیے 'انہیں اپنی ترقی میں کسی مجرے کا منظر نہیں رہنا چاہیے اور نہ ہی اپنے نظام کو مکمل اور ناقال تنخیر سجھنا چاہیے۔ اس کے لیے ایبا ذہن بنانا چاہیے کہ جس میں کو مکمل اور ناقال تنخیر سجھنا چاہیے۔ اس کے لیے ایبا ذہن بنانا چاہیے کہ جس میں کوئی جنونیت نہ ہو' جو شک اور جبو کی خواہش رکھتا ہو۔ مصنف کے نزدیک یہ عناصر مغربی تبریب میں ہیں' اور ان کو اپنانے اور قبول کرنے کے متیجہ میں مشرق کے غریب اور بسماندہ ملکوں کی ترقی ممکن ہے۔

(2)

تاریخ میں مغرب کی مرکزیت کئی مورخوں اور مفکروں نے چینج کیا ہے اور اپنی تحقیق کے ذریعہ یہ ثابت کیا ہے کہ عالمی اقتصادی اور سیاسی طاقت کا مرکز بھی ایک نمیں رہتا ہے بلکہ یہ مرکز بدلتا رہتا ہے مشرق و مغرب دونوں زمانہ قدیم سے ایک دوسرے سے متاثر رہے ہیں۔ اس کی شہادت آثار قدیمہ کی دریافتوں سے بھی ہوتی ہے۔ آج جو مغرب کی برتری نظر آ رہی ہے یہ تاریخ میں ہیشہ سے نمیں تھی۔ ایک وقت تھا کہ جب یہ مرکزیت مشرق کو حاصل تھی۔ اس کا مطالعہ آندرے گندر فرانک وقت تھا کہ جب یہ مرکزیت مشرق کو حاصل تھی۔ اس کا مطالعہ آندرے گندر فرانک

Asian Age: Reorient Historiography and Social Theory (1998) ميں كيا

مصنف کے مطابق 1800 تک یورپ میں مشرق کے بارے میں رومانوی تاثرات تھے سے دلکشی' خوبصورتی اور سربستہ رازوں کی سرزمین تھی لیکن اس کے بعد سے مغرب میں مشرق کے بارے میں خیالات بدلتے چلے گئے۔ صنعتی انقلاب اور نو آبادیاتی

نظام نے مشرق کا رومانوی تاثر ختم کر دیا اور مغرب کی برتری کا نظریہ ابھرا کہ جس میں مغرب تاریخی عمل کا مرکز بن گیا۔ اس تبدیلی نے یورپ کے تمام اسکالرز اور مفکرین کو متاثر کیا که جن میں کارل مار کس میکس دیبر بھی شامل ہیں۔ اب مشرق مطلق العنانیت سے پیچانا جانے لگا کہ جس کے نظام میں افتدار اور طاقت ایک فرو میں جمع ہو گئی تھی۔ جس نے اسے مکمل طور پر بااختیار بنا دیا گیا تھا۔ یہ مطلق العنانیت ہندوستان سے لے کر روس تک قائم تھی۔ اب مشرق کے بارے میں جو نئی تصویر ابھری اس میں اس کے ذرائع پیداوار ٹھیرے ہوئے اور منجمد تھے۔ گاؤں اپنی جگہ ایک علیحدہ بونٹ تھا کہ جس کا باہر کی دیا سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ اس کے برعکس مغرب میں نظام سرابیہ واری نے تبدیلی کے عمل کو شروع کیا' 1492 اور 1498 میں نئی دنیا کی دریافت اور راس امید کے نئے سمندری راستے نے مغرب کے عروج کی ابتداء کی- دیبرنے اس عمل کو اس طرح سے بیان کیا ہے کہ مشرق میں بوے شہر تھے اور نوکر شاہی کا بوری طرح سے غلبہ تھا اس وجہ سے بری تبدیلی کا عمل شروع نہیں ہوا' جبکہ یورپ اس ے مخلف رہا' یمال تبدیلی شہول سے شروع ہوئی' مشرق میں نہبی رویوں نے عقلیت کو روکے رکھا۔ جبکہ مغرب میں عقلیت کے عروج نے اسے ترقی کی راہ پر گامزن کیا۔

اس کے بعد سے یورپی مفکرین نے یورپ کے عروج کی وجوہات میں نسلی خصوصیات کو بھی شامل کر دیا۔ چونکہ یورپ کے لوگوں میں جو کردار اور عمل کی خصوصیات ہیں' اس وجہ سے وہ دنیا کی دو سری قوموں سے ممتاز ہیں۔ اس لیے بیہ ان کی ذمہ داری ہے کہ وہ ان قوموں کو جو پیماندہ اور مفلس ہیں' انہیں ممذب بنائمیں' ان کی تربیت کریں اور انہیں مفلسی اور غربت سے نجات دلائمیں۔ یہ فکر نو آبادیاتی نظام کی بنیاد بنی اور سفید اقوام کا یہ مشن ہوا کہ وہ دنیا کی راہنمائی کریں۔

ایک عرصہ تک مغرب کی مرکزیت مغرب کی برتری اور مغرب کی نسل پرسی کے یہ نظریات غالب رہے۔ نو آبادیات میں بھی مغرب کے عروج اور اس کی ترقی کو اس نقطہ نظر سے دیکھا گیا کہ صرف میں ایک ماڈل ترقی کے لیے ضروری ہے۔ بلکہ

بیبویں صدی میں جب نو آبادیاتی نظام ٹوٹا اور ایشیا و افریقہ کے ممالک آزاد ہوئے تو ان کے حکمران طبقوں نے بورپ کے ماؤل کو اختیار کرکے ترقی کرنا جاہی۔ مگر ناکای کے بعد سے احساس ہوا کہ ہر قوم کا اپنا تاریخی عمل ہوتا ہے ، وہ کسی دوسری قوم کے تاریخی عمل کی تقلید کرکے وہی نتائج حاصل نہیں کر سکتی کہ جو کسی دو سری قوم نے کیے ہیں۔ آزادی کے بعد مشرق کے اسکالرز اور مفکرین نے مغرب کی تاریخی مرکزیت اور اس کے عروج کو بھی چیننے کیا۔ ان کے ساتھ مغرب کے لبل ذہن کے مورخ بھی شامل ہوئے کہ جنہوں نے اس نقطہ نظر کو رد کیا کہ مغرب کا عروج یا ترقی بالکل علیحدگی میں ہو گئ ہے اور مشرق ابتداء ہی سے پسماندہ یا مھسرا ہوا تھا۔ اس لیے انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ مغرب کے عروج کو عالمی اقتصادی تاریخ کے تناظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے کیونکہ یورپ کے عروج سے پہلے بھی ایک عالمی اقتصادی نظام موجود تھا۔ یہ 1400 سے لے کر 1800 تک ہے کہ جب یورپ در آمد کے لیے کچھ تیار نمیں کرنا تھا۔ تجارت میں جو خسارہ ہو تا تھا اس کو پورا کرنے کے لیے اس کے پاس وسائل نہیں تھے۔ اس وقت صورت حال میہ تھی وہ افریقہ سے امریکہ ' امریکہ سے ایشیا اور ایشیا سے امریکہ و افریقہ تجارت کر اتھا۔ یورپی تاجر ایشیا کے اندر جلیان انڈیا اور مشرق بعید کے ملکول سے تجارت کرتے تھے کہ جس سے انہیں خاصہ منافع ہو جاتا تھا۔ اس وقت چین اور ہندوستان دونوں ملکوں میں پیداوار کی مقدار زائد ہوتی تھی ہندوستان کی کپڑے کی صنعت اور چین کی سلک' سراک اور زراعتی پیداوار کی بهتات تھی کہ جن کی خریداری کے لیے یورپی تاجر آتے اور اس طرح دنیا کی جاندی چین کی ملکت بن جاتی تھی- اس لیے سترہویں صدی میں یورپ کی ٹیکنالوجی کا ارتقاء عالمی اقتصادی صورت حال کے تحت ہوا' یہ محض یورپی نہیں تھا بلکہ اس میں مشرق کا بھی حصہ تھا۔ 17ویں اور 18ویں صدیوں میں ایشیا صنعتی طور پر ترقی پذیر خطہ تھا۔ پورپ ان کی صنعتی پیداوار کو خریدنے کے اس لیے قابل ہوا کہ اسے امریکہ کی کانوں سے جاندی مل گئ ۔ ایشیا میں اس وقت یورپ سے زیادہ آبادی تھی۔ اس کیے آبادی کی ضروریات بوری کرنے کے لیے پیداوار بھی بردھی- 1750 میں وہاں 66 فیصد آبادی کی ضروریات پوری کرنے

کے لیے 80 فیصد پیداوار تھی۔

امریکہ کی دریافت اور وہاں یورپی لوگوں کی جمرت نے مغرب کی اقتصادی صورت عال کو بدلا- مغربی ملکوں کی مالی حالت کو بہتر بنانے میں امریکہ سے بر آمد شدہ چاندی کو برفا دخل ہے۔ پھر امریکہ کی زمین سے شکر' تمباکو' کیاں اور لکڑی نے ان کو اقتصادی طور پر سنبصالا دیا۔ شکر اور کوڈ چھلی نے ان کی غذا میں کلوریز بہم پنچائیں۔ اب وہ اس قابل ہوئے کے مشرق سے روئی کے کپڑے در آمد کر سکیں' جن کی وجہ سے انہیں اوئی کپڑوں سے نجات ملی۔ للذا مغرب کی ترقی میں امریکہ کا بیبہ اور مشرق کی ٹیکشائل دونوں شریک ہیں۔ ان کی وجہ سے ایورپوں نے اپنے ذرائع کو ترقی کے لیے استعال دونوں شریک ہیں۔ ان کی وجہ سے ایورپوں نے اپنے ذرائع کو ترقی کے لیے استعال کیا۔

دیکھا جائے تو 18ویں صدی یورپ کے عروج اور مشرق کی بسماندگی کی نہیں' بلکہ ایشیا کی اقتصادی ترقی نے یورپ کو پسماندگی سے نکالا اور پھر مشرق کے زوال نے یورپ کے عروج کو پیدا کیا۔ اس لیے اگر عالمی تناظر میں دیکھا جائے تو مغرب کے عروج میں مشرق پرابر کا حصہ دار ہے۔



## ابتدائي عيسائيت

خدہب کی تاریخ میں یہ ایک اہم سوال رہا ہے کہ کیا خداہب اپی خالعیت اور ابتدائی تعلیمات کو بدلتے ہوئے حالات اور نئے لوگوں میں تبدیلی خرجب کے بعد ان کو برقرار رکھ سکتے ہیں؟ اور کیا خداہب بھی وقت کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اور نئی اقوام اور براوریوں کے تبدیلی خرجب کے بعد ان کی رسوم و رواج اور ثقافتی اقدار و اواروں کو اپنے میں ضم کرتے رہتے ہیں؟ اگر ایسا ہے تو پھر یہ خداہب اپنی خالعیت کو اواروں کو اپنے میں ضم کرتے رہتے ہیں؟ اگر ایسا ہے تو پھر یہ خداہب اپنی خالعیت کو موروں کے تحت بدلتی رہتی ہیں۔ اس لیے کھو ویتے ہیں اور ان کی تعلیمات وقت کے تقاضوں کے تحت بدلتی رہتی ہیں۔ اس لیے ہر خرب کے علماء میں یہ بحث رہتی ہے کہ کیا خرب کو بدلنا چاہیے یا معاشرہ کو تبدیل کرکے اس خداج سے سانچہ میں ڈھالنا چاہیے۔ یہ کاش میں اور تصاوم ہرخرہب کے اندر ہے اور رہے گا۔

مثلاً عیمائیت کو تبلیغ کے دوران سے مسلہ پیش آیا کہ کیا قدیم فداہب اور ان کے مانے والوں کے رسوم و رواج کو اس طرح سے رہنے دیں 'یا انہیں عیمائی فدہب افتیار کرنے کے بعد ' بڑ سے اکھاڑ پھینکیں؟ اس میں سب سے برا مسلہ سے پیش آ تا ہے کہ بر فدہب اپنے فاص وقت اور علاقہ میں پیدا ہو تا ہے اور وہ اس ڈھانچہ میں اپنی روایات و ادارے یا عقائد کو دکھاتا ہے۔ لیکن جب وہ اپنے علاقے سے کھل کر دوسرے معاشروں میں جاتا ہے تو وہاں ایک مختلف کلچرسے اس کا سابقہ پڑتا ہے۔ اب اگر لوگ فدہب کو تبدیل بھی کر لیں ' تو کیا اپنے کلچر کو بھی تبدیل کر کے ایک انجانے کلچر کو اپنی زندگی کا حصہ بنائیں؟ اس لیے تبدیلی فدہب صرف عقائد کی تبدیلی نہیں ہوتی ہے۔ اس لیے پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ فدہب کو ہوتی بلکہ سے کلچر کی ایمیت کو تسلیم کرتا پڑتا ہے۔ اس لیے پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ فدہب کو علاقائی کلچر کی ایمیت کو تسلیم کرتا پڑتا ہے۔ اس لیے پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ فدہب کو علاقائی کلچر کی ایمیت کو تسلیم کرتا پڑتا ہے۔ اس لیے پھیلاؤ کے ساتھ ساتھ فدہب کو علاقائی کلچر کی ایمیت کو تسلیم کرتا پڑتا ہے۔ اس کے جاتھ فدہب ایک ہوتا ہے گراس کے مانے والے مختلف کلچروں میں رہے ہیں۔

صرف میں نہیں بلکہ ندہب اپنی ابتدائی بنیاد کو زیادہ عرصہ تک بر قرار نہیں رکھ سکتا زمانہ کی تبدیلی' معاشرہ کی خواہشات' ضروریات' اور تقاضے اسے بھی بدلتے رہتے ہیں۔ اس لیے جو نداہب اپنے بنیادی ڈھانچہ میں تبدیلی نہیں لاتے وہ جامد ہو کر مردہ ہو جاتے ہیں' نیکن جو نداہب تبدیلی کا ساتھ دیتے ہیں' وہ معاشرہ میں موثر رہتے ہیں۔ جاتے ہیں' نکین جو نداہب تبدیلی کا ساتھ دیتے ہیں' وہ معاشرہ میں موثر رہتے ہیں۔ آر۔ اے۔ مارکوس اسی موضوع کو اپنی کتاب "قدیم عیسائیت کا خاتمہ" (1998)

تبدیلی فدہب ایک بوا جذباتی مسلہ ہے۔ کیا کمی فدہب کو اس بات کی اجازت ہوئی چاہیے کہ وہ لوگوں کے عقائد اور ایمان کو بدلے؟ تبلیغ فدہب میں جمال فدہی ولولہ اور جوش ہوتا ہے کہ کافر' ملحد' یا مشرک لوگوں کو ایمان کی روشنی سے منور کیا جائے۔ وہیں اس کے پس منظر میں سیاسی و معاشی وجوہات بھی ہوتی ہیں کہ ایک فدہب کے ماننے والوں پر آسانی سے حکومت کی جاسمتی ہے۔ اور ان کے معاشی وسائل کا استحصال ہو سکتا ہے۔ اس وجہ سے تبلیغ فدہب میں جمال مشنری سرگرمیاں ہوتی ہیں کہ استحصال ہو سکتا ہے۔ اس وجہ سے تبلیغ فدہب میں جمال مشنری سرگرمیاں ہوتی ہیں کہ ولاگوں میں ساجی کام کرکے انہیں متاہ کیا جائے' وہاں سیاسی دباؤ بھی ہوتے ہیں کہ جن کے ذریعہ صرف ہم فدہب لوگوں کو شخفظ ماتا ہے' اور غیر فداہب کے لوگ شخفظ کے ذریعہ صرف ہم فدہب لوگوں کو شخفظ ماتا ہے' اور غیر فداہب کے لوگ شخفظ کے دائرے سے باہر رہتے ہیں۔

جب نو آبادیات کے دور میں یور پی اقوام نے ایشیا' افریقہ' اور امریکہ کے ملکوں پر بھنہ کیا تو ساتھ ہی میں بیہ کوششیں بھی ہو کیں کہ لوگوں کا ندہب بدل دیا جائے۔ ٹاکہ لوگ عیسائی حکومت کو تسلیم کر کے اسے اپنا ہی سمجھیں اور اس سے مزاحمت نہ کریں۔ تبدیلی غرب کی اس مہم کے دوران بیہ مسلہ پیش آیا کہ کیا غرب کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ ان کے کلچر کو بھی ختم کر دیا جائے؟ کیونکہ اگر کلچر ختم نہ ہو گا تو ان میں اور بیاریوں میں فرق رہے گا اور بیہ فرق ان میں اپنی مقامی شاخت کو بر قرار رکھے گا۔ اس لیے ہیانوی امریکہ میں ایک عیسائی مشنری ڈیورانٹ (Durant) کا بیہ کمنا تھا کہ "قدیم باشندوں کے رسم و رواج کو جڑ سے اکھاڑ پھیٹانا چاہیے اور ان کے قدیم عقائد کی ایک باشندوں کے رسم و رواج کو جڑ سے اکھاڑ پھیٹانا چاہیے اور ان کے قدیم عقائد کی ایک دوایت بھی باتی نہیں رہنی چاہیے۔"

تبدیلی نمب سمی بھی معاشرے میں بست سے نقصانات نیز ساجی اور ساسی مسائل کو پیدا کرتا ہے۔ اس کا ایک اثر تو یہ ہوتا ہے کہ قدیم ندہب خراب ہے اور جس خرجب کو اختیار کیا گیا ہے وہ برحق اور سچا ہے الذا جو لوگ قدیم عقائد پر قائم رہتے ہیں' وہ اس عمل کو اپنے ندہب پر ایک حملہ تصور کرتے ہیں۔ اگر وہ اس کا موثر جواب نہ دے سکیں تو ان میں احساس فکست و محرومی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں جو دونوں نداہب اور ان کے ماننے والول کے درمیان دشنی' عداوت' اور نفرت کو پیدا کرتے ہیں۔ اگر تبدیلی فرہب بوی تعداد میں ہو تو قدیم فدہب کے مانے والوں کو ڈر ہو آ ہے که اس کی سیای و معاشی حثیت کرور ہو جائے گی (اس کا اظهار آجکل ہندوستان میں ہو رہا ہے کہ جہاں عیسائی مشنریوں کے خلاف مہم چل رہی ہے اور تبدیلی ندہب کی وجہ سے ہندو معاشرے کو ڈر ہے کہ ان کا اثر کمزور ہو گا) صرف میں نہیں بلکہ جو لوگ نم ب تبدی کرتے ہیں' انہیں اینے معاشرے سے علیمدہ کر کے دوسرے معاشرہ کا حصہ بنایا جاتا ہے۔ اس عمل میں ان کے نام بدلے جاتے ہیں' اور کھانے و پینے میں جو حلال و حرام کا تصور ہو تا ہے اس کو دور کیا جا تا ہے۔ مثلاً ہندوستان میں جب کوئی ہندو مسلمان ہو آ تھا تو اس کے ایمان کو جانسچنے کے لیے اسے گائے کا گوشت کھلایا جا آتھا اور اس کی ختنہ کی جاتی تھی۔ تبدیلی ندہب محض چند کلموں کا پڑھنا ہی نہیں ہو تا ہے' بلکہ جیسا کہ آرتحر ڈارنی نوک (Arthur Darby Nock) نے کہا ہے:

"اس کے ذریعہ سے فرد کی روح کو ایک نیا قالب دیا جاتا ہے۔ اس کو شعوری طور پر مجبور کیا جاتا ہے کہ وہ قدیم ذاہب میں تقوی و پرہیزگاری کو ترک کر کے نئے ذہب کے عقاید کو اپنائے۔ جس کا مطلب سے ہوتا ہے کہ وہ اس بات پر ایمان لے آئے کہ قدیم ذہب غلط ہے اور نیا ذہب سچا اور حق پر ہے یمودیت اور عیمائیت دونوں قدیم عقاید کو کمل ترک کرا کے نئے پرودیت اور عیمائیت دونوں قدیم عقاید کو کمل ترک کرا کے نئے پرودیت میں تبدیلی چاہتے ہیں۔ وہ نہ صرف طریقہ عبادت میں تبدیلی چاہتے ہیں۔ بھی کہ نئی تھیالوتی کی پیروی کی جائے اور خود کو نئے عیرے اور خود کو نئے عقیدے اور خود کو نئے عقیدے اور خود کو سے خود کو سے اور خود کو سے حقیدے اور خود کو سے عقیدے اور خود کو سے حقیدے اور سے کی حقیدے اور خود کو سے حقیدے اور سے کی خود کے حقیدے اور سے کو کھور کے کہ کی خود کی جو کو سے حقیدے اور سے کو کی حقیدے اور سے کو کی حقیدے اور سے کو کو کی حقیدے اور کی حقیدے کی حقیدے کو کی حقیدے کو کی حقیدے کو کی حقیدے کی حقیدے کی حقیدے کی حقیدے کو کی حقیدے کی

پانچویں صدی عیسوی میں جب تبلیغ کے نتیجہ میں لوگ عیسائی ہونا شروع ہوئے تو شام کے ایک بشپ نے اس کا اظہار ان الفاظ میں کیا:

"انہوں نے بتوں کی پوجا کو ترک کرنے کا اعلان کیا اور افروڈائٹ شیطان سے متعلق والهانہ و سرمتی کی رسومات کو جو ایک عرصہ سے ان کی زندگی کا حصہ تھیں انہیں چھوڑ دیا۔ انہوں نے خوثی و مسرت سے ایمان کی روشنی سے اپنے دلوں کو منور کیا اور اپنے آباؤ اجداد کی رسومات سے توبہ کی۔ انہوں نے اونٹ و نچر کے گوشت کھانے کو بھی ترک کیا۔ میں نے بذات خود اس منظر کا مثابرہ کیا ہے کہ جب انہوں نے اپنے آباؤ اجداد کے کفر کو چھوڑا ہے اور خود کو اس آسانی نہ جب کے دائرے میں راضل کیا ہے۔"

تبدیلی مذہب کے ذریعہ دو سرے کلچروں کو ختم کر کے ایک کلچر کو پیدا کیا جاتا ہے۔ کسی کام عیسائیت نے یورپ میں کیا کہ جمال ثقافتی ہو قلمونی تھی اسے ختم کر کے اس کی جگہ صرف ایک کلچر کو رائج کرنے کی کوشش کی۔

تبدیلی خرجب کے اس عمل میں معاشرہ میں دو خداجب کے درمیان تصادم کا آغاز ہو تا ہے۔ جس خرجب کا غلبہ ہو رہا ہو تا ہے اس کے مقابلہ میں کمزور خرجب اپنے دفاع کے لیے یا تو اصلاح کا پروگرام شروع کرتا ہے اگلہ اس میں جو کمزوریاں ہیں وہ دور ہو جائیں یا وہ خرجی برادری میں اتحاد کو پیدا کر کے جو اس سے باہر چلے جاتے ہیں ان کا ساجی بائیکاٹ کر کے مجبور کرتا ہے کہ وہ اس میں واپس آ جائیں۔

جب ہندوستان میں 1813 سے مشنری آنے شروع ہوئے اور انہوں نے ہندوؤں اور مسلمانوں کو عیسائی بنانا شروع کیا تو ایک طرف تو دونوں نداہب میں اصلاحی تحریکیں چلیں اور دوسری طرف عیسائی ہونے والوں کا بائیکاٹ ہوا۔ اس کی وجہ سے ہندو اور مسلمان معاشروں میں ند ہی شناخت مضبوط ہونی شروع ہوئی اور دونوں نے خود کو عیسائیت سے محفوظ رکھنے کے لیے اپنے ند ہی جذبات کو ابھارا۔

ا پی تبلیغ کے دوران عیسائی مشنریوں نے اس چیز کو محسوس کیا کہ یورپ کے کلچر